

# مالك بن نبي

مشكلات الحضارة

## بين

# الرشاد والتنمية

دار الفكر  
دمشق - سوريا



دار الفكر المعاصر  
بيروت - لبنان

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

بَيْنَ الرِّثَاثِ وَالْيَتَامَةِ

مالك بن نبي

مشكلات الحضارة

بين الرثى والبيه

باشراف

ندوة مالك بن نبي

دار الفکر

دمشق - سوريا

الرقم الاصطلاحي: ٠٤٣٥٠١١

الرقم الدولي: ISBN: 1-57547-024-1

الرقم الموضوعي: ٣٠١

الموضوع: مشكلات الحضارة

العنوان: بين الرشاد والتهي

التأليف: مالك بن نبي

الصف التصويري: دار الفكر - دمشق

التنفيذ الطباعي: المطبعة العلمية - دمشق

عدد الصفحات: ٢١٦ ص

قياس الصفحة: ٢٥×١٧ سم

عدد النسخ: ١٥٠٠ نسخة

جميع الحقوق محفوظة

يمنع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق  
الطبع والتصوير والنقل والترجمة والتسجيل  
المرئي والسموع والحاوسي وغيرها من  
الحقوق إلا بإذن خطي من

**دار الفكر بدمشق**

برامكة مقابل مركز الانطلاق الموحد

ص.ب: (٩٦٢) دمشق-سورية

فاكس: ٢٢٣٩٧١٦

هاتف: ٢٢١١١٦٦ - ٢٢٣٩٧١٧

<http://www.fikr.com/>

e-mail: [info@fikr.com](mailto:info@fikr.com)



إعادة

٢٠٠٢ هـ = ٢٠٠٢ م

ط: ١٩٧٨ م

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

في عام ١٩٧١ م ترك أستاذنا مالك بن نبي - رحمه الله - في المحكمة الشرعية في طرابلس لبنان ، وصيحة سجلت تحت رقم ٢٧٥ / ٦٧ في ١٦ ربيع الثاني ١٣٩١ هـ الموافق ١٠ حزيران ( يونيو ) ١٩٧١ م ، وقد حملني فيها مسؤولية كتبه المعنوية والمادية .

وتحملاً مني لهذه الرسالة ، ووفاء لندوات سقتنا على ظمآن صافي الرؤية ، رأيت تسمية ما يصدر تنفيذًا لوصية المؤلف ( ندوة مالك بن نبي ) .

والتسمية هذه ، دعوة إلى أصدقاء مالك بن نبي وقارئيه ، ليواصلوا نهجاً في دراسة المشكلات ، كان قد بدأه .

وهي مشروع نظره بوصفه نواة لعلاقات فكرية ، كان رحمه الله يرعب في توثيقها .

وإنني لأرجو من أصدقاء مالك وقارئيه ، مساعدتنا على حفظ حقوق المؤلف في كل ما ينشر بالعربية أو الفرنسية مترجمًا من قبل المترجمين أو غير مترجم . فقد حملني - رحمه الله - مسؤولية حفظ هذه الحقوق ، والإذن بنشر كتبه . فإن وجدت طبعات لم تذكر فيه إشارة إلى إذن صادر من قبلنا ، فهذه طبعات غير مشروعة ، ونرجو إبلاغنا عنها .

عمر مساواي

طرابلس لبنان ١٨ ربيع الأول ١٣٩١ هـ  
١٥ شباط ( فبراير ) ١٩٧٩ م



# بسم الله الرحمن الرحيم

## تقديم

بين الرشاد والتيه

كتاب ضم مقالات كتبها الأستاذ مالك بن نبي بالفرنسية ، ونشر معظمها في جريدة « الثورة الإفريقية La revolution Africain » إثر عودته إلى الجزائر بعد الاستقلال في السبعينات .

وقد جمعها رحمه الله في صيف عام ١٩٧٢ م ، وترجمها إلى العربية ، ثم بوّهها وحدد فصوّلها ، واختتها بكلمة عن الصراع الفكري .

وقد سلمني أصول هذا الكتاب إثر الفراغ منه ، فلما قرأته وجدت من المناسب مراجعة النص بما يحافظ على أسلوب الأستاذ مالك ، ويزيل إبهام بعض العبارات ، وهكذا أصبح الكتاب جاهزاً للتداول بين أيدي القراء ، في مرحلة من مسيرة الأمة العربية تداعت عليها الأمم كاً تداعى الأكلة إلى قصتها .

فالمقالات هذه تعكس أحداث السبعينات في الجزائر كاً في العالم العربي والإسلامي . وهي أيضاً تطرح مشاكل العالم الثالث بعد الاستقلال السياسي ، فتسلط عليها أضواء كاشفة تبرز أبعادها وتنير طريق الكفاح ، من أجل القضاء على هذه المشاكل .

ففي السبعينات ، كانت في الجزائر مهارات البناء الجديد للدولة ، في الإطار السياسي والإداري والاقتصادي ، وكان الأستاذ مالك يواجه بفكه هذه المهام ،

يرصد الأحداث اليومية والمبادرات المستقبلية . ثم يخرج على الناس بمقالات ، تحدد مفاهيم العمل ومقاييسه الثابتة ، حتى لا تضل في المفاهيم الغريبة المستوردة ، أو تتيه في زحمة التضليل المتداول في سوق الصراع الفكري .

وفي هذا الإطار كان الأستاذ مالك يتخذ من مواقف الأمس والماضي أدلة للتوضيح والمناقشة .

فإذا تحدث عن الثورة في العصر الحديث ، اتخذ من الثورات المعاصرة نماذج وأمثالاً : الصين وكوبا وما أكثر ما ضجت بأحداثها الستينات ، وما أكثر ما خرج حولها من تعليق . وما أكثر ما ربط الناس بين التطور والماركسيّة في تلك المرحلة ، وما أكثر ما تحدث زعماء العالم الثالث عن الاشتراكية والقدمية بوصفها خطة في معركة البناء والتحرر :

كان حتّى على رجل المنهج أن يستخرج الضوابط لهذه التطورات ؛ فيطرح ما علق فيها من أوهامٍ ترتبط بالبنية الفكرية للإنسان المتّختلف في العالم الإسلامي والعالم الثالث على العموم ، ويأخذ الذي يثري مبادرات التغيير والتطور بتجربة فتية راهنة .

لذا استشهد الأستاذ مالك بكثير من المبادرات التي حفل بها العالم الحديث ؛ فكانت اليابان مثلاً لنّهضة استقامت على سنة التاريخ ، فأعطت وأثّرت منذ العصر الميجي في منتصف القرن الماضي ، وكان الحديث عنها شاهداً على عمق ما اتبعت النّهضة الإسلامية الحديثة من سبل فتّرقت بها عن سبيل الأصالة والسنن التي أودعها الله الحياة .

وكان الصين ، ومن قبلها الاتحاد السوفياتي ، ومن بعدها كوبا ، أمّا أمثالنا ؛ وقد واجهت أفكار هذه الأمم وقياداتها مشاكلها بتجربة واعية مدركة ، فسارعت إلى مكانتها في الإسهام في مصير العصر الحديث ، في الإطار السياسي

والاقتصادي ، فكان لابد إذن من مثل يؤخذ من هذه التجربة ، ومثل يؤخذ من تلك التجربة ، على الرغم من التباين المذهلي والسياسي بين التجربتين كلتيهما .

فحين يتحدث الأستاذ مالك عن اليابان حيناً ، وعن الصين أحياناً ، على الرغم من أن الأولى ذات نظام رأسالي والثانية ذات نظام شيعي ؛ فلكي يزيل عن ذهان العالم الثالث ، ما قد فرضته معطيات الحياة المعاصرة ، من حمية الاختيار بين أي من النظارتين في مواجهة ضرورات المستقبل .

فالأستاذ مالك يهم بتوضيح الضوابط الفنية للحركة الاجتماعية ، التي تتكون في بنائها ثقافة كل مجتمع ، ويكون في إطار هذه الثقافة حضارة توفر الشروط والضمانات الضرورية لأفراد ذلك المجتمع .

وهو في كل ما حدد من ضوابط في هذه المقالات في الإطار الشوري أو السياسي أو الاقتصادي ، إنما يثري الفكر الإسلامي برؤية جديدة ، يتعامل من خلالها مع القيم التاريخية والأصالة التي أودعها الإسلام ضير العالم الإسلامي عبر العصور .

فالأستاذ مالك ، يدعو إلى بعث هذه القيم في إطار ثورية حقيقة ، ترتكز في أساسها على ما ارتكزت عليه الثورة الإسلامية في عهد النبوة ، لذا يربط الأستاذ مالك بين معطيات السنن الإلهية في تطوير المجتمعات وتغييرها ، وبين نجاحها الفعلي في كل أمة اخترت طريق هذه السنن في مواجهة مستقبلها ، منها كان اتجاهها الفكري والمذهلي .

هذا الرابط ، إنما هو تأكيد للقاعدة التي هي سنة الله لا تبدل لها . فالله ﴿ لا يغِيرُ ما بِقَوْمٍ حَتَّى يَغِيرُوا مَا بِأَنفُسِهِم ﴾ [الرعد : ١٢/١٣] . وتغيير ما بالنفس إنما هو تغيير ما بالفكرة من رؤية للأمور ، وما بالروح من رتابة وجود .

لذا بدا صوت الأستاذ مالك في هذه المقالات ، عالياً وأحياناً منفعلاً ، وهو

يرى غفلة الأ بصار عن حقيقة المهزيمة في حرب ١٩٦٧ م في فلسطين . وهكذا ضاع ما كان لهذه الصدمة من أمل في بعث الرؤية الجديدة لمستقبل الأمة العربية ، وضاع في إثرها كل عمل جاد في تجميع الثروة الاقتصادية والبترولية للعالم العربي ، وتحويلها إلى قيمة اقتصادية عالمية ذات بعد سياسي واقتصادي معاً .

لذا اهتم مالك بن نبي في الفصل الأخير ، باقتصاد العالم الإسلامي والعالم الثالث على العموم ، فوضع لهذا الاقتصاد قواعد التنمية الحقيقة التي ترتبط بالجهد الاجتماعي في أساسها .

هذه المقالات تضمننا أمام حقيقة واضحة ، حقيقة ترقب حركات التاريخ المعاصر بنظرة موضوعية لا عقدة فيها ولا كراهية : نظرة لا تخاف الماركسية ولا الرأسمالية إنما هي تفصل بين واقعها التاريخي وتجربتها الاجتماعية . وهي تأخذ من هذه التجربة بقدر ما يوضح القاعدة الأساسية التي هي من سن الله ، أما الناذج التي انتهت إليها تلك التجارب ، فهي تحظى من الأستاذ مالك باحترام الجهد الإنساني المتعاون ، لكنها أبعد ما تكون علاجاً لحالة اجتماعية نخاول الخروج من مأزقها .

فالأستاذ مالك يدعو العالم الإسلامي والدول الإسلامية ، إلى تجربة تسمى معطياتها من واقع المشكلة ، بعد تحليل عناصرها ، دون التأثر بالفاهيم التي زرعتها الحضارة المعاصرة في أفكارنا ، وأسدلت ستارها على أبصارنا .

وهو لذلك يدعو في هذه المقالات ، إلى علم اجتماع مستقل يختص بمشكلات العالم الثالث بعد الاستقلال السياسي ، وينتخب لمستقبله الاجتماعي والاقتصادي ، خطة تنبية لا يشلها اطراد نمو العصر الصناعي في الحضارة المعاصرة ، وما أفرز هذا الاطراد من مفاهيم ماركسية ومشكلات رأسمالية .

عمر مسقاوي

طرابلس - لبنان - ٣٠ شعبان ١٣٩٨ هـ  
٤ آب (أغسطس) ١٩٧٨ م

## الفصل الأول

### طريق الثورة

- الاطراد الثوري
- الأخلاق والثورة
- تقلبات عبر استقلال جديد



## الاطراد الثوري

عن (الثورة الإفريقية) عدد ٢٢٢ -  
أسبوع ٢٤ - ٣٠ توز (يوليو)  
١٩٦٧ م.

إن العدوان الإسرائيلي وضعنا في أجواء ثورتنا كأننا نعيشها مرة أخرى ، والأحداث التي تابعت منذ ذلك العدوان جعلتنا تتأملها مرة أخرى بعقولنا أيضاً .

وها هي ذي نقاط كثيرة حرمنا هيب المعركة أو قلة خبرتنا من الالتفات إليها في حينها أثناء الثورة الجزائرية ، تصبح اليوم تجذب اهتمامنا ، كأنها جديدة علينا .

ولعل كلامنا يكون من قبيل تقرير الواقع ، إذا قلنا إن أحدهنا يشعر أكثر ما يشعر بالضربة حين تصيبه في مفصل من مفاصله . ويفكرنا أن نتصور أو نتذكر الضربة التي تصيبنا في مفصل الذراع أو الركبة ، لنقنع بصحة ما نقول . وللأطفال في هذا تجربة يومية ، ونضيف إلى ذلك أن الجهاز الميكانيكي كثيراً ما يصيبه العطب في مفاصله .

وإذا قدرنا الثورة بوصفها اطراداً ، فإن لها روابط تربط بين أطرافها أي مفاصلها ، وتكون نقاط الضعف غالباً ، عندما تنتقل من مرحلة في الاطراد إلى التي تليها .

ولم يكن ماركس ، عندما كتب ( تاريخ كومون باريس ) رجل أدب ، بل عالم حياة بالنسبة إلى الثورة التي فشلت بباريس عام ١٨٧١ .

إن نجاح ثورة ما أو فشلها ، هو بقدر ما تحفظ بحثواها أو تضيعه في الطريق وهذا كله يخضع لقانون .

فالثورة لا ترتجل ، إنها اطراد طويل ، يحتوي ما قبل الثورة ، والثورة نفسها ، وما بعدها . والراحل الثلاث هذه لا تجتمع فيه بمفرد إضافة زمنية ، بل تمثل فيه نمواً عضوياً وتطوراً تاريخياً مستمراً ، وإذا حدث أي خلل في هذا النمو في هذا التطور ، فقد تكون النتيجة زهيدة تخيب الآمال .

إن الثورة الفرنسية تضمنت عهد ما قبل الثورة ، في صورة مقدمات وجدتها في أفكار ( جان جاك روسو ) والعلماء الموسوعيين . فكان لهذه الحركة ما يدعها حتى تتحقق لها النجاح يوم ١٤ تموز ( يوليوا ) عام ١٧٨٩ . لكن عبورها إلى مرحلة ما بعد الثورة كان فيه خلل ، جعل أشباه الثوريين مثل ( دانتون وميرابو ) يسيطرون عليها ، ويحاولون بناء مجدهم على حسابها ، حتى في التعامل مع العدو ، ليمنحهم انتصارات وهمية يعززون بها موقعهم مثل واقعة ( فلمي ) .

ولقد انتهى بها المطاف بين أيدي نابليون الذي صنع منها - والتاريخ يعترف له بالفضل - قضية شخصية تحت لواء الإمبراطورية .

ولكننا مع ماركس ولينين ، اكتسبنا في هذا الميدان ، معلومات دقيقة ، وتقنية ثورية تُلمّ بجوانب الثورة ، من مرحلتها التحضيرية إلى مرحلة الإن Bhar ، ومنها إلى مرحلة الحفاظ على الخط الثوري .

والواقع أن هذه ليست تقنية جديدة في التاريخ ، فلو رجعنا إلى الوراء لوجدنا لها أثراً ليس في صيغة حرفية ، ولكن في موقف ثورية محددة .

إننا لو اعتبرنا الإسلام من جهة التاريخ المجردة ، لرأيناه ثورة كبيرة غيرت كل البناءات السياسية والاجتماعية والأخلاقية والثقافية في المجتمع الجاهلي . إننا نراها في أصعب الظروف قد غيرت كل شيء ، حتى أسماء معتنقيها ، فكانت المово<sup>ر</sup> الثوري في أدق ما في هذه الكلمة من معنى .

وإذا كان يسيراً على المعاصرين للرسول الكريم ، أن يشعروا بذلك في أنفسهم ، فإن محكمة أميركية استطاعت هذه الأيام أن تقدر هذا الأثر في شخص الملائكة محمد علي الذي طلق حتى اسمه القديم ( كسيوس كلاي ) .

إنها دروس حية نلم بعصرها حين نوازنها مع أحسن ال دروس الثورية في الحاضر ، أو مع بعض الأخطاء في ثورات معاصرة .

إن الثورة الإسلامية تقدم لنا أولاً درساً عالياً ، ربما زهدنا فيه أو تناسيناه ، في ضبط السلوك . ففي غزوة أحد حيث يتعرض جيش المسلمين لضربة قاسية من جيش المشركين تحت قيادة قريش ، نرى النبي عليه الصلاة والسلام يرفض على الرغم من قلة عدد من معه من المهاجرين والأنصار وعدّهم ، يرفض سند عبد الله بن أبي وهو على رأس المنافقين واليهود ويقول : « لا يقاتل معنا إلا من هو على ملتنا » .

ولم يكن هذا الموقف مجرد اندفاع خاص في لحظة معينة ، فالقرآن سيعطي له كل معناه في الآية الكريمة : ﴿ لَوْ خَرَجُوا فِيْكُمْ مَا زَادُوكُمْ إِلَّا خَبَالاً ﴾ [التوبه: ٤٧/٩] ، مجدداً فيها السبب لتجنب القتال مع متطوعين غرباء عن الثورة ، أي مجرد مرتبة كما تقول اليوم .

فالثورة ليست كإحدى الحروب تدور رحاها مع العدد والعتاد ، بل إنها تعتمد على الروح والعقيدة .

ولا شك أن هذا المبدأ هو الذي حدد سلوك القيادة السوفيتية أثناء الحرب

العالمية الثانية ؛ إذ في أحلك الأيام من معركة القفقاز ترفض مدد الحلفاء يأتيها عن طريق إيران .

إن لكل ثورة منهجاً يتضمن المبادئ التي تسير عليها ، كا يتضمن فحوى القرارات التي ستليها عليها ظروف الطريق .

فوقف أبي بكر بعد وفاة الرسول الكريم ، عندما ارتدت بعض القبائل من العرب ، وزعمت أنها لا تدفع الزكاة وتبقي على غير ذلك مما أتى به الإسلام ، قد يبدو فيه لمعاصريه بعض التشدد والغلو ، كا يكون موقف المرتدين غير بعيد عن الأمر العقول ، إذا قدرناه من الجانب المادي فحسب دون الرجوع إلى مبدأ يقره المنهج أي تقره فلسفة الثورة القائمة ، وكاد عمر بن الخطاب يكون على هذا الرأي ، لو لا إصرار أبي بكر رضي الله عنها وفصله الموقف بقوله « والله لو منعوني عقالاً كانوا يؤدونه لرسول الله لقاتلتهم عليه » .

ولقد قاتل المرتدين فعلاً ، حتى نصره الله عليهم النصر المبين .

ولنا نحن ، في موقف أبي بكر أسوة حسنة . والعبرة التي نأخذها منه هي : أننا إذا لم نحفظ في عقولنا وقلوبنا مقدمات ومسامات الثورة ، فلن نفقد ( عقالاً ) فقط بل نفقد الروح الثوري ذاته .

فالثورة قد تغير إلى ( لا ثورة ) بل قد تصبح ( ضد الثورة ) بطريقة واضحة خفية . والأمر الذي لا يجوز أن يغيب عن أذهاننا في هذا الصدد هو أن مجتمعًا ما يقتضي طبيعته البشرية ينطوي على خائرك من روح ( ما ضد الثورة ) طبقاً لمبدأ التناقض تناقضًا مسيراً . حتى في فترة ثورية ، نستطيع تتبع آثاره في تاريخ كل الثورات ، تتبعاً لا يغنى معه أن ندفع عجلة الثورة في وطن ما ، بل يجب أن ن تتبع حركتها ورقبتها بعد ذلك .

وفي الملاحة يعرف ربان السفينة هذه الحقيقة بطريقته ، إذ يعرف أنه لا يكفيه أن يقلع بسفينته في اتجاه معين ، بل يجب عليه أن يراقب السير على طول الطريق من أجل تعديل الاتجاه من حين إلى آخر .

وهذه الضرورة لا تخفي على الأوطان التي قامت فيها الثورات المعاصرة ، حيث نرى الشغل الشاغل بقياداتها أن تحافظ على ( المخط الثوري ) ، وبالتالي فهذه الرقابة ، بقدر ما لا تعني هذه الكلمة مجرد لفظة ، وإن كانت ضرورية في كل ثورة ، فهي أكثر إلحاحاً في الأوطان التي لا تكون فيها فحسب خمائر ( ما ضد الثورة ) نتيجة إفراز المجتمع نفسه بطبيعته ، بل تكون بالإضافة إلى ذلك محفوفة بالخطر في الاترداد الثوري من الخارج ، على أيدي خبراء يعرفون كيف تجاهض الثورات .

والخلاصة أن المجتمع الذي يقوم ثورته على الاستعمار فهو بطبيعة وضعه من ذلك الصنف ، أي ذلك الصنف الذي تبدو المسلمات الأولى التي تقوم عليها رقابته ، هي تقديره لخمائر ( ما ضد الثورة ) الحقيقة في ثورته على أيدي خبراء الاستعمار .

فإذا عدنا هذا التقدير مجرد وسوسان<sup>(١)</sup> ، فذلك يقودنا إلى أن نرى الاستعمار طفلأً بريئاً تعتدي على براءاته السنة شريرة ، وإن ما حدث في سيناء ما هو إلا أضفاف أحلام خامر نومنا هذه الأيام .

أما إذا كانت مأساة سيناء واقعاً عشناء ، فال الأولى بنا أن نستخلص منه الدرس الذي تقدمه لنا .

---

(١) غالباً ما تستولي الذهنية الصبيانية على قياداتنا ، ففضل إلغاء المشكلات حتى لا تتصدى لها ولا تبذل الجهد الذي يقتضيه التصدي ، وبالتالي نراها تحقد على من يذكرها بواجهها وتهمه إما بالوسوس أو بالطموح .

فن الناحية العسكرية ليست القضية في تفوق العتاد وفي عبقرية موشي ديان ، كا لا يمل القوم من تكراره لنا منذ شهر ، حتى إنهم ضربوا في المانيا الغربية صورته على ميدالية تذكارية ، لخد़ير الرأي العام الدولي ، ولتنوينا نحن .

يجب أن ننظر إلى القضية بدقة أكثر : فالعرب لم يكونوا في سيناء ، أمام هنيبعل الإسرائيلي الصغير ؛ ولكنهم واجهوا بقليل الصبيان أجهزة في أعلى مستواها التقني وضعها الاستعمار تحت لواء إسرائيلي ، ثم أمر اليهود بقصف سفينة التجسس ( ليبرتي ) كي يزيد في التعمية والتضليل .

لكن الناحية الأخرى تهمنا أكثر بكثير من الناحية العسكرية ، إذ يجب أن نقول إن الانتصار الذي حققه اليهود في سيناء ، لم تتهيأ شروطه في إسرائيل فحسب ولكن في البلدان العربية ، إذ استطاع الاستعمار حتى تنويم الرادار في صبيحة ٥ حزيران ( يونيو ) الأخير ، ولا نذكر هنا التفصيل إلا مجرد التوضيح .

أما الحقيقة فهي تخص فلسفتنا الشورية بأجمعها . فالثورة حين تخشى أخطاءها ليست ثورة ، وإذا هي اكتشفت خطأ من أخطائها ثم التفتت عنه فالأمر أدهى وأمر . وفي هذا الصدد نذكر قول ماركس « يجب دائمًا أن نكشف الفضيحة عندما نكتشفها حتى لا تلتهمنا » .

إن الشعب الجزائري قام ، بدون شك بشورة مجيدة ، ولكن هذا لا يعني أنها خالية من الأخطاء في اطراطها الثوري .

ولست أشير هنا إلى الخطأ البريء الخفيف الذي يتولى الوقت نفسه تصحيحه في الاطراد الثوري ، بل أشير إلى الخطأ العضوي سواء أفرزه المجتمع ، أو حقن به من الخارج حتى صار جزءاً من كيانه .

فالنوع الأول من الخطأ قد يهم من يهم بالتاريخ أكثر من سواه ، بينما قد يكون له أيضاً أثر سيئ في وطن ثوري ، يتعرض لمثل الأخطاء فيرتكس إلى عهد الأثرة والمحسوبيه والأنانية ، عندما نرى مثلاً في هذه القرية الجميلة من الجنوب الجزائري ، هذا الرجل الذي كان من أركان جمعية العلماء يستولي على قصر ، كان يسكنه أحد ولاة العهد البائد ويؤجر مسكنه . فنحن لا نرى في مثل هذا التصرف ما يدل على قلة تعفف فحسب ، بل يدل أيضاً على هبوط في الروح الثوري ، إذن هذا العالم لم يتاجر فقط بملكه بل تاجر بالقيم الثورية .

وإذا كان أحد قادة الحركة النقابية يفترض بعض الملائين من الفرنكات القدية من شركة بتروول ، ويبني بها قيلاً فخمة لا يسكنها ولكن ليؤجرها لسفارة أجنبية ، فإني لا أرى في هذا التصرف ما يمتد إلى ( الخط الثوري ) ولا إلى ( المطالب النقابية ) بصلة .

ولكن يا آلهة نيشه المتأللة الخجلة !! صفحأً عن هذه الأخطاء الطفيفة . إذ هناك الأخطاء العضوية التي لا يصلحها الزمن بل ينبغي أن تمحوها الثورة .

والثورة التي تريد الوصول إلى هدفها يجب أن تدفع هذا الثن ، وهذا الثن وحده تستطيع ذلك .



## الأخلاق والثورة

عن (الثورة الإفريقية) عدد ٢٦٤ -  
أسبوع ٧ إلى ١٢ آذار (مارس)  
. م ١٩٦٨

لعل عنواناً كـ (السياسة والأخلاق) ، يكون في نظر بعض الناس أكثر انطباقاً على محتوى هذا المقال ، ولكن حتى على هذا الفرض فقد استعملته في مقال آخر<sup>(١)</sup> .

ومهما يكن من أمر ، فكثيراً ما يتهم (كاسترو) بسبب تشدده في الحفاظ على المبدأ الأخلاقي ، بأنه يرتجل : يتهمه بذلك طرف من الصحفة اليمنية وأحياناً جناح من الصحفة اليسارية .

فتراه أحياناً في سياساته يقلب رأساً على عقب ما تعارف عليه الناس من مقاييس وتقالييد ثورية ، وأحياناً أخرى نراه يلقي في سلة المهملات ما توارثه الناس من أفكار هؤلاء وأولئك ، إلقاء قد يتبع معه سلوكه فعلاً على الذين يرونها يرتجل ، أو ينفر من هذا السلوك رجال الاقتصاد والتخطيط في الغرب أو في الكتلة الشرقية على حد سواء .

وكانه هو الآخر ينفر من هؤلاء وخاصة التشيكيين والسوفيت الذين نراه يعزو إليهم فشل بعض المشاريع التي لم تعط نتائج فعلية في كوبا .

---

(١) انظر ص ٧٣ من هذا الكتاب .

إن ( كاسترو ) لا يجد بعد في تصرفه ، ذلك الجهاز الثقيل من إحصائيات وألات ألكترونية وأصحاب اختصاص ، ذلك الجهاز الذي يجعل الإنتاج المتسلسل عملية لا ثغرة فيها ولا خلل كا هو الأمر في البلاد المصنعة .

ولكن وطننا لم يزل في طور التكوين ، لا يمكنه أن يتع نفسه بهذا الحشد من الأرقام ، وبهذا الترف من الآلات الألكترونية ، ليبلغ منذ اللحظة الأولى الذروة في ضبط عملية الإنتاج ، والدقة التي لا تترك ذريعة فيها .

إن الاتحاد السوفييتي نفسه من بهذه المرحلة ، فقد كانت ، أثناء مخططه الأول بين عامي ١٩٢٨ - ١٩٣٢ م نسبة ( ٤٠ % إن لم نقل ٥٠ % ) من إنتاجه من الحديد أو من الخزف ، تلقى في أكdas المهملات أو تعود إلى أفران التذويب .

ولم يكن الاتحاد السوفييتي يخشى أن يتعلم الصناعة بهذا الثن ، كا كانت روسيا في عهد بطرس الأكبر تتعلم فن البحريه وال الحرب العصرية . حتى كان النبلاء فيها من طبقة ( البويا ) يقصرون حام على الطريقة الأوربية .

إذن فليس على ( كوبا ) أن تخجل من تدريبيها ، وإذا اتهم ( كاسترو ) بأنه يرتجل فليكن ؛ غير أنها نعرف بأنه يرتجل بطريقة موفقة عندما نرى ، منذ زمن قريب ، كيف تخرج من يده قرية مجهزة بمدرسة ومصحة في مكان ( مدينة صافائح ) توافر لها منذ شهر ونصف الشهرين فقط .

فإذا كانت الحالة هذه بكوبا تثير التعجب والاستغراب من طرف بعض الملاحظين ، فإننا يعود ذلك إلى أن القرن العشرين تعود أن يستقطب الأفكار حول قطبيين هما : الرأسمالية والماركسيه ، ولا يحتمل احتفالاً ثالثاً لها يبدو معه أن لا مناص من أن تستوحى الأفكار من هذا القطب أو من ذاك القطب ، في الميدان الاقتصادي أو التربوي أو السياسي دون تفكير خارجها .

لكن ( كاسترو ) تحرر في تفكيره من كل تبعية لموسكو أو بكين ، على الرغم من أنه ينتمي إلى مدرسة ( ماركس ) فبدأ يبتكر أو يرتجل كما يقولون .

وليس خروج ( كاسترو ) عن الماركسية المألوفة تنكراً للفكرة نفسها أو حباً للظهور بالأصلية ، إنما هو تمسك رجل دولة بما يراه ضرورياً من حرية في الفكر وفي التصرف ، للقيام بوظيفته طبقاً لما تقتضيه تجربة بلاده .

ونحن ما نزال على مقربة من بداية هذه التجربة ، قرباً لا نستطيع معه الحكم منذ الآن ، فهل ستؤدي إلى انشقاق نظري أم لا ؟ وماذا ستكون آثار هذا الانشقاق - إذا حدث - في المجال السياسي بوجه خاص ؟ !

ولكننا نستطيع منذ الآن ملاحظة فوارق جذرية ، إذا ما تذكينا ما قاله ( لينين ) وهو يواجه أقسى الصعوبات بعد هدنة ( بريست ليتوفسك ) : « إذا وجب علينا أن نسير إلى النصر زحفاً على البطون ..... فليكن » .

بينما كاسترو يصرخ طاقة جمده بأن ( سياسة الثورة ) لا تقوم على الحسابات ، فالمصلحة الوطنية وما يليه أمر الدولة ، إنما تقوم على المبدأ الأخلاقي .

فهذا كلام لا تتصوره على لسان رجل مثل ( الكرديناł دوريشيليو ) ، ولا على لسان ( تاليران ) ، وإنما نجده في صرخة ( دوبان دونغور ) ، الذي صرخ ذات يوم في مناقشات تدور بجلس الثورة الفرنسية حول قضية المستعمرات ، صرخ قائلاً : « فللت المستعمرات ولكن لا نسلم في مبدأ من مبادئنا » .

إن ( كاسترو ) ليس عالم أخلاق وإنما رجل دولة يعرف قيمة الأخلاق في السياسة .

لكن التاريخ لن يصدر عليه حكمه طبقاً لمبادئ مجردة بل طبقاً لنتائجها في الواقع الملموس .

إنما من ناحية أخرى ، يجوز لعالم الاجتماع بل يستحسن منه ، أن يعلم ما إذا كان للأخلاق وظيفة في السياسة ؟ .

إن الأشياء ما تزال بالنسبة إلينا في ضباب الثورة ، تجدد نفسها الثوري في كل خطوة وأمام كل صعوبة جديدة تواجهها .

لكن الأشياء بدأت خلال هذا الضباب تتخذ أكثر فأكثر شكلها ، وتنظر كصدمات تجربة من شأنها أن تعم العالم الثالث كله ، على الرغم من حدودها الضيقة في وطن صغير مثل كوبا .

لاشك أن إدانة الحافز المادي في الإنتاج ، لم تعط بعد أثراها الواضح في منحني التنمية على الأقل ، حسب أقوال الصحافة التي تقرؤها في هذه الناحية من العالم .

كما أن إلغاء العلاقات السوقية بين المنتجين والدولة ، مع ما يوحى به من إلغاء العملة ذاتها في أمد قد لا يبعد ، لا يزال أيضاً في غموض .

ولكن الشيء الذي نستطيع تقريره منذ الآن ، هو أن هذه القرارات تشيرنا من ناحيتين :

إليها في الميدان الاقتصادي تمثل النموذج المثالي لما نسميه الاستشارة الاجتماعي ، وهو أمر لا نجده في وطن آخر في الموضوع نفسه .

ومن هذه الناحية فإنها تقدم درساً لا يستغنى عنه العالم الثالث ، الذي بين يديه الكثير من الذهب ومن العملة الصعبة .

ولكن هذا الدرس يتضمن جانباً يهم العالم كله ، ألا وهو الثقة في القيم الأخلاقية ومنحها الأولوية في الإنتاج وفي درجة الالتزام في الحياة السياسية .

ولنتأمل على سبيل المثال ، هذا الدرس في إحدى قضايا العمل الإنتاجي : إن العامل قد يتغيب من دون عذر عن عمله فما هي عقوبته ؟ .

إنه لا يجازى بجسم من تموينه ومن أجترته ، ولكن يفرض عليه عدد من أيام تغيب أخرى .

فالجزاء يقوم هنا على قاعدة أن اللولب النفسي ذو فعالية أكبر من اللولب الاقتصادي في حياة الفرد .

ولكن هل هذه القاعدة تصح من دون قيد أو شرط ؟ .

إننا لا نتصور أثراً لها إلا في مناخ أخلاقي حقيقي ، تكونه الثورة وتحافظ عليه بوصفه صيداً أساسياً لها ، كذلك المناخ الذي نشعر به في قصة الخلفين في القرآن الكريم .

ونحن إذا عدنا إلى تجربة كوبا ، نرى ( كاسترو ) لا يخلق هذا المناخ فحسب ، بالقرارات العامة التي يتخذها ويتفسيرها للجماهير ، بل يتمثلها أيضاً في سلوكه الشخصي ليكون القدوة في هذا كله .

فعندما قرر سياسة التكشف في استهلاك البترول ، كان لها مسوّغاتها الاقتصادية ، بسبب الحصار الاقتصادي الذي ضربته أمريكا على كوبا ، حصاراً أصبحت معه واردات البترول حتى من ( البلاد الصديقة ) لا تغطي غير ٢٪ من الزيادة في الاستهلاك التي تقدر بـ ٨٪ بالنسبة إلى السنوات السابقة . وقد أشار إلى ذلك في خطابه بمناسبة رأس السنة<sup>(١)</sup> .

لكن الأمر الذي يرفع هذا القرار إلى أعلى درجة في الفعالية ، هو تفسير ( كاسترو ) له في غير الإطار الاقتصادي ، إذ قال في الخطاب نفسه « إنه لا يليق بكرامة هذا الشعب أن يبقى دائماً يطلب العون من الآخرين » .

فهذا درس ينبغي ألا يهمله العالم الثالث المنغمس في سياسة الاستنجاد

---

(١) ٢ كانون الثاني ( يناير ) ١٩٦٨ .

والاستجداء . فقد أعطى ( كاسترو ) من نفسه القدوة ، إذ استبدل بالسيارة التي ورثها عن خصمه السابق ( باتيستا ) سيارة عسكرية تقتضي استهلاك البترول .

هذا كله قد يسميه الآخرون ( الأخلاق الماركسية ) نسبة إلى انتهاء ( كاسترو ) ، ولكننا في إطار النظرة الموضوعية نراه فقط ( الأخلاق ) في الماخ الثوري .

إن ثورة ما ، لن تستطيع تغيير الإنسان إن لم تكن لها قاعدة أخلاقية قوية .

إن ( روبسيير ) و ( سان جوست ) وهم من هما في الثورة الفرنسية ، يمثلان قبل كل شيء أضخم صورة لأخلاق ثورية لا تنازل فيها .

فلا يجوز لنا إذن أن نستغرب الأمر إذا ما كان ( كاسترو ) لا يفسر قراراً اتخذه بالأرقام أي بمسوغات مادية ، بل يفسره بمسوغات أخلاقية عندما يشير إلى كرامة الشعب الكوبي .

إن ثورة تقوم ، لا تكون ثورة حقيقة مجرد ما تجتهد في نشر العدالة الاجتماعية بين طبقات الشعب ، إذا هي لم تعلمه كيف يستعيد شخصيته ، وتلقيه معنى كرامته .

ولقد يكون التعبير عن هذه الكرامة في نص الدستور نفسه ، كالتصریح بحقوق الإنسان والمواطن في الثورة الفرنسية ، أو يكون بمجرد قرار عن ضرورة التكشف في استهلاك البترول كما أشرنا إليه في كوبا .

وهذه الاعتبارات عن وظيفة الأخلاق ، ليست بنت الأمس : قضية تكريم الإنسان لم تهمل ولم تس في الثورة الإسلامية منذ أربعة عشر قرناً : « ولقد كرمنا بني آدم » [ الأسراء ١٧/٧٠ ] . هكذا وضع القرآن الكريم في آية لكرامة الإنسان قاعدة سامية بالنسبة لدنياه ولآخرته .

والإنسان لا يجوز له أن يخالف في سلوكه هذا التكريم ، الذي لا يضمن له حقوقاً فقط ، بل يفرض عليه واجبات أيضاً .

هذه الازدواجية تمثل أحسن تمثيل ، في حديث عن حكيم بن حزام إذ

يقول :

« سألت رسول الله ﷺ فأعطياني ، ثم سأله فأعطياني ثم قال لي : ياحكيم إن هذا المال خضر حلو ، فمن أخذه بسخاء نفس بورك له فيه ، ومن أخذه باشتراط نفس لم يبارك له فيه ، وكان كالذى يأكل ولا يشبّع ، واليد العليا خير من اليد السفلى . قال حكيم : فقلت يا رسول الله ، والذى بعثك بالحق لا أرزا أحداً بعده شيئاً حتى أفارق الدنيا ، فكان أبو بكر يدعوه حكيمأ ليعطيه العطاء فيأبى أن يقبل منه شيئاً ، ثم إن عمر دعاه ليعطيه فأبى أن يقبل .

فقال يا معاشر المسلمين ، إني أعرض عليه حقه الذي قسم الله له من هذا الفيء ففيأبى أن يأخذه .

فلم يرزا حكيم أحداً من الناس بعد النبي ﷺ حتى توفي رحمه الله » .

فهذا الحديث يلخص ويوضح لنا كل ما نسميه ( أخلاقية الثورة ) ، إعطاء الإنسان حقه ولكن مع الحفاظ على كرامته .

إن بعث الإنسان ليس ثمنه ضمان حقوقه فقط .

بل إننا نرى في موقف حكيم ، بعد وفاة رسول الله ﷺ ، الثمن الحقيقي حين يرفض حقه من الفيء .

إن الثورة الجزائرية تستطيع أن تستوحى من الثورات العصرية ، لبعث الإنسان الجزائري وتغييره بعد ما أصابه في فطرته طيلة عهد الاستعمار ، ولكن إذا كان خطاب الرئيس ( بومدين ) الأخير أثناء رحلته في جبال أوراس ، قد

لفت النظر بصورة عامة ، فالمقطع الذي نال منه هنافاً أكبر من الحاضرين ، هو الذي أشار فيه إلى جذور الثورة الإسلامية .

لقد هتف الشعب لهذا المقطع ، لأنه يعيد الثورة إلى إطارها التاريخي الحقيقي . فالشعب أحس عند هذا المقطع بشخصيته تتحرك في أحشائه ، ولقد أثارتنا على شاشة التلفزة تلك الصور التي التقطت أثناء الرحلة ، حيث نرى رجالاً شداداً كالجبل التي حولهم ، يجربون عن الأسئلة المطروحة عليهم وهم يسحون الدموع . فالقوى الأخلاقية التي قامت بالثورة ثم بدأت تتحقق في عهد الدياغوجية بدأت تطلق من جديد . فلعل الإنسان الذي تركته الظروف إلى العزلة والانفصال يعود إلى عشيرته ومصيره الوطني في المناخ الجديد .

فالحوار الذي دار بين المسؤولين والجماهير ، تحت قم أوراس الشاهقة ، قد أعاد في كلمات قالت الحقيقة ، الجسر الذي يصل الشعب بالدولة .

وليس غريباً في هذا المناخ من الثقة المتبادلة أن تتحقق المعجزات ، ولو كان ثنها مزيداً من التقشف ، لأن الصعوبات لا تزول بين عشية وضحاها بعضاً سحرية .

هذا هو السر الذي أدركه ( كاسترو ) عندما ركز سياسة الإنتاج في بلاده على الحافر الأخلاقي أكثر من الحافر المادي . وقد أنهى بذلك عملية تخريب قومها تحت الأرض شرذمة تسعى لتبريد المناخ الثوري بالزيادة الدياغوجية أو حتى بالخيانة الصرفة .

إن كل ثورة ملزمة بأن تحمي نفسها من سائر المحاولات التخريبية ، التي يكون فيها أصحابها سلطة جانبية في وطن ثوري ، يؤثرون فيه حتى لحساب الخارج بما في أيديهم من وسائل السلطة .

وبعبارة أخرى ، فإذا كانت الثورة في حاجة إلى ( أخلاقية ) لا تتنازل عن شيء ، فمن واجبها أيضاً أن تتبع بحاسة نقدية لا يفوتها شيء ، حتى لا تؤخذ على غرة في أي لحظة وفي أي قطاع من أجهزة الدولة .

فعمدما تحدث الرئيس ( بومدين ) ، أثناء رحلته بجبل الأوراس ، عن بقایا ( المركيin ) ، فكانه أراد أن يشير في هذه المناسبة إلى ضرورة طرح مثل هذه القضية .

وإن طرحها لواجب فعلاً ، ولنا أكثر من مسوغ في هذا الصدد . وبالإضافة إلى ذلك ، فالثورة التي تقف في منتصف الطريق خلال إنجاز مهماتها أو تخشى إصلاح أخطائها فإنها تتحرر .

فالسياسة تستطيع المراوغة والمداهنة ، لكن الثورة تفرض عليها أخلاقيتها أن تمضي إلى آخر المطاف .



## تقلبات عبر استقلال جديد

عن ( الثورة الإفريقية ) عدد ٤٤٩  
أسبوع ٢٢ : ٢٩ تشرين الثاني  
( نوفمبر ) ١٩٦٧

ها إن الأمر قد تقرر ، فالحكومة الإنجليزية صرحت رسمياً عن جلاء جنودها ، في آخر هذا الشهر من عدن وما حولها مما يسمى ( الجنوب العربي ) .  
وهكذا ينشأ استقلال جديد في التيار الذي بدأ بعد الحرب العالمية الثانية تحت اسم ( تصفية الاستعمار ) .

إن الأيام الكبرى في التاريخ فترات يسودها الإكبار والإجلال ، وتسكت فيها النزعات الخاصة ، وتمد المنازعات ، حتى تلك التي تحركها الفوارق الإيديولوجية ، وهكذا تسكن العقول والقلوب إلى بعضها كما حدث في فرنسا عام ١٩٤٥ عندما ائتلف أتباع ( ديجول ) وأتباع ( توزير ) وشكلوا حكومة التحرير .

إنها لحظات فرح وتأمل معاً ، تضع سماتها على وجوه جاهير مبتهجة ، فيها هن أولاء النسوة يلوحن بناديلهن البيضاء ، ويطلقن زغاريدهن تحية لجيش منتصر ، وهما هم أولاء الأطفال يملؤون الجو ضحكاً ومرحاً . وهما هؤذا الشيخ العجوز يمسح ييد ترتعش ، دمعة تجري على خد كتب العصر فيه سطور أيامه . إنهم جميعاً يعبرون بطريقتهم الخاصة عن عظمة أيام لها معنى في تاريخ الوطن .

حركاتهم التقليدية المألوفة ، تبدو وكأنها تحوّل لحظات أخرى عاشهوها في

الخنة . كما يحيو الشعب من ذاكرته أيام حرب خاضها بدمه ، أو أيام احتلال أجنبى عانها أو أيام ... الاستعمار .

ولكن يحدث أحياناً في جو البهجة أن تنفجر المأساة !

فالجزائر التي كانت تعيش عيد استرجاع الوطن المفقود ، كادت تعيش ذلك اليوم في 5 تموز (يوليو) عام 1962 يوم حزن وطني ، لو لا حكمة الشعب وتدخله بين طرفين يتنازعان السلطة .

الوطن يتذكر كيف كاد ذلك اليوم أن يكون أحلك أيام الثورة ، لأن بعض الفئات دنست اللحظة الجليلة بنزعات فردية ، لم تذب في حرارة التعارف والإخاء اللذين كانوا يسودان ذلك اليوم .

هكذا جمدت على الشفاه ذلك اليوم زغاريد النساء ، وبدت على وجوه الشيوخ طيات من الأسى جديدة ، وتوارى ضحك الأطفال من شوارع العاصمة الجزائرية ، حين تواجه الطامعون في السلطة من الفريقين برصاص رشاشاتها .

ذكر هذا كله في الجزائر ونذكر كيف كانت حكمة الشعب وحدها ، الحال دون تفاقم الصراع والأخذ بعيد الاستقلال إلى جو البهجة والمحبورة .

وشعب فيتنام وهو لا زال يعيش المأساة يتذكر هو الآخر كيف دنسَ  
النوازع يوم استقلاله .

شعب الكونغو وما حل به بعد انسحاب السلطة البلجيكية ، ثم شعب نيجيريا يعيش المأساة وكأنها تنتظر كل شعب من شعوب العالم الثالث وهو على عتبة استقلاله .

إنها لظاهرة تسمّ بها البلدان المستعمرة ، فأيّ وطن منها ارتفع فيه علم الاستقلال ، لم يجد في ذلك اليوم أزمة تنفجر على مستوى قياداته !؟

لقد كان ( التقسيم ) وليد هذه الظاهرة في الهند . فكانت باكستان بعثة وسميتها وما منيت به من خسائر في النفس والنفيس ، فضلاً عن هجرة الملايين أو تهجيرهم مطاردين في طرق حدود مصطنعة . وكانت أخيراً رصاصة مني بها رجل ( اللاعنف ) غاندي نفسه وقضت عليه إبان الزوبعة التي أثارها استقلال الهند .

قد لا نخطئ إذ نعزّو ذلك إلى دهاء الإنجليز ، فإذا اعتمدنا هذا السبب - وهو ليس السبب الوحيد - فدور رجل مثل ( باطيل )<sup>(١)</sup> ونظيره الباكستاني لا يقل أهمية في الموضوع .

وبعبارة أدق فزعماء المؤتمر الهندي من ناحية ، والرابطة الإسلامية من ناحية أخرى ، هم الذين تحقق على أيديهم تمزيق الوطن وزهق ملايين النفوس .

ينبغي أن نسقط أحداث الجنوب العربي على هذه الخلفية ، إذا أردنا أن نفهم طبيعة الخلاف الناشباليوم بين الحركتين وها على عتبة استقلال الوطن .

هنا أيضاً لا نغفل دور ( إنجلترا ) التي تريد أن تغادر الديار ، ولكن بعد إضمار النار في أركانها .

وإذا كان الأمر كذلك ، فإنها تقاليد الاستعمار يباشر ( تصفية الاستعمار ) كما يقولون بهذه الطريقة ، حدث ذلك في فلسطين عام ١٩٤٨ عندما غادرها الجيش البريطاني على رؤوس الأصابع ، ليترك الشعب الفلسطيني تحت رحمة رشاشات المنظمات الإرهابية الصهيونية كـ ( شتيرن والهجانا ) .

بل لعل الطريقة التي اتبعها الإنجليز في فلسطين ، أكثر وضوحاً من الطرق التي يسلكها الاستعمار عادة في مثل هذه الحالات ، فقد جاء انسحاب الجيش

---

(١) وزير الداخلية في الحكومة الهندية الأولى وكان رجلاً معروفاً بالتعصب الديني والخذل على الإسلام .

البريطاني بترك الميدان للصهيونيين الذين هيأتهم قيادتهم ووحدتهم من أجل القيام بدورهم ، بينما القيادات العربية غمرت شعوبها بالخطب الرنانة فتفرق وحدتها ، وبدلًا من أن تصرف إلى خلاص الأمة عدت كل واحدة منها إلى الاستيلاء على جزء من أجزائها .

والفارق هنا في منتهى الوضوح ، لأننا إذا كنا لا نعرف بالضبط ما تريده القيادة العربية ولا ندري إذا كانت هي الأخرى تعرفه ، فإننا على العكس من ذلك ، نعرف تماماً ما كانت تريده القيادة الصهيونية ، وهي كانت تعرفه بوضوح أكبر .

وينبغي أن نضيف للتاريخ ولتعزيز إدراكنا ، أن العرب لم يكونوا يفكرون في استخلاص النتيجة الضرورية من تلك الجاية المؤلمة مع واقعهم ، إذ لو تأملوا لوجدوا واقعهم يطرح القضية بلغة الحضارة .

فلم يكن من محض الصدفة ، أن القيادات الصهيونية تقتصر في الكلام وتلتزم الفعالية في العمل ، كما كانت أكثر وفاء لالتزاماتها السياسية والعقائدية من القيادة العربية .

ذلك أن التحليل يقودنا إلى القول إن القيادة الصهيونية كانت تتحرك ، وتحرك حولها الأشياء والأشخاص طبقاً لما تعلمه ثقافة حضارة ؛ بينما لم تكن القيادة العربية ترى من الأشياء والأشخاص إلا وسائل لإشباع جبها وهوها في السلطة ؛ أي إنها كانت تخضع لما تعلمه ثقافة ( القوة ) التي ربما تتعكس حسب الظروف إلى عقدة ( ضعف ) .

واليوم ! نرى الجنوب العربي تسوده الفوضى ، وتجابهه مرة أخرى قيادة عربية بمشكلة حضارة .

ولو طرحت بهذه القيادة قضيتها تحت عنوان ( مشكلة حضارة ) بل لو تعمدت طرحها بهذه الطريقة لحققت بدفعه واحدة هدفين :

الأول في المجال النفسي ؛ حين تحرر كل زعيم من هؤلاء الزعماء من عقدة السلطة ، فينظر إلى الاستقلال من زاوية الواجبات توضع على كاهل كل فرد ، بدلاً من نظرته إليه من زاوية الحقوق يمنحها له ، إذن هذا الزعيم سيعدل تلقائياً أطهاعه في السلطة .

والهدف الثاني نتيجة للهدف الأول على الصعيد السياسي ؛ إذ بقدر ما تتعذر نظرة الزعيم نحو السلطة ، ويتحول تقديره لها من مجموعة ( حقوق ) إلى مجموعة ( واجبات ) ، يضيق مجال مناورات الاستعمار ، لأنها تصبح غير ممكنة في نفوس مخونة بعيدة عن الموى والغرور .

فكل عمل يسهم في تضييق هذا المجال النفسي ( البطمع في السلطة ) يستحق التقدير ، خصوصاً في وطن يعيش مرحلة من ( تصفية الاستعمار ) .

هكذا نرى أنفسنا أمام ضرورة ملحقة كثيراً ما أخذنا إليها في مقالات سابقة ، إلا وهي تصفية الاستعمار في العقول قبل كل شيء .

تصفيه الاستعمار من العقول تتطلب أشياء كثيرة يتضمنها مفهوم الثقافة ومفهوم الحضارة ، فهي لا تتحقق إذن ب مجرد انسحاب جيوش الاستعمار ، و مجرد إعلان الاستقلال و تحرير دستور كما هو الأمر بالنسبة للترباب الوطني .

ولا نستطيع في هذه السطور إلا الإشارة الرمزية إلى هذا المضون ، ثم يبقى إدراجه في منهج تربوي يهدي إلى تقويم جديد في ضمير كل مواطن ، وخاصة كل زعيم ، لمفهوم الواجب المطهر ، الذي من شأنه أن يظهر أولاً الجو السياسي في الأوطان التي تعيش مرحلة تصفية الاستعمار .

أما ( الحق ) ... فما أغراها من كلمة ! إنها كالعسل يجذب الذباب ويجذب الانتفاعيين ، بينما كلمة ( الواجب ) لا تجذب غير النافعين .

وكلمة الواجب على الصعيد السياسي توحد وتؤلف ، بينما كلمة ( الحق ) تفرق وتفرق .

إن زعاء الجنوب يعطون اليوم ، بفرقهم وتناحرهم وتطاحنهم أجل صورة عن هذه الظاهرة<sup>(١)</sup> .

وما كان اجتماعهم الأخير في القاهرة حيث اجتمع - كما نذكر - ممثلو الحركتين المتنازعتين حول مائدة خضراء ، ما كان هذا الاجتماع إلا محاولة من كل من الطرفين للحصول على أكبر نصيب ممكن من النفوذ والسلطة ، وهو لم يكن بالتالي إلا حواراً بين صم لم يتعلموا حتى الكلام بالأصابع . واجتماع كهذا ما كان له أن ينتج غير الإفلاس الذي شاهدناه .

إنما ينبغي ألا ننسى مكيدة عجلت بذلك الإفلاس ، فالقارئ يتذكر بدون شك أنه في نهاية الاجتماعات ، وحق أثناءها ، وزعت شركة أنباء غير موفقة ، أو لها على العكس توفيق خاص ، نبأ يزعم بأن الطرفين قد وصلا إلى اتفاق على تأليف حكومة على رأسها زعيم من حركة ...

لقد كان هذا النبأ بشابة ( برقية أيس ) تلك البرقية المزيفة التي سبقت حرب ١٨٧٠ بين فرنسا وألمانيا ، فألهبت برميل البارود وبلغت الأزمة أشدتها . وإذا بالرصاص الذي أعد لصد الامبراليين يقصد في صفوف المقاومين والمجاهدين من أجل الاستقلال .

---

(١) كتبت هذه المقالة أيام كانت فكرتنا عن الجنوب العربي غير واضحة . أما اليوم فإننا نعرف ماذا يريد جورج حبش وحواريه في المنطقة .

وربما سيكون يوم إعلان الاستقلال ( أي في خلال أسبوع ) اليوم الذي ستبغ فيه شوارع عدن رصاص الرشاشات عوض زغاريد النساء وضحكت الأطفال .

إن على هؤلاء الزعماء أن يعودوا إلى رشدهم - احتراماً للشعب - فلا يدنسوا لحظة عظيمة من تاريخ وطنهم بل من تاريخ العرب والعالم الثالث ، بكلمات أو أفعال مؤسفة . وأن يحكموا فيما بينهم إرادة الشعب التي هي كا يقول المثل الروماني « صوت الشعب هو صوت الله » .

إن هذه المعجزة ممكنة ، وقد رأيناها تتحقق في الجزائر في شهر توز ( يوليو ) عام ١٩٦٢ .





## الفصل الثاني

# في قضايا الاستقلال

- نظرة علم الاجتماع في الاستقلال
- تغيير الإنسان
- العامل الجزائري في فرنسا
- معالم على طريق الحركة النسائية الجزائرية
- وزن الوقت



## نظرة علم الاجتماع في الاستقلال

ترجمت هذه المقالة المنشورة  
بالفرنسية في مجلة (الثورة  
الإفريقية) شهر أيار (مايو) عام  
١٩٦٥ .

إن تطورات العالم الإسلامي ، منذ الحرب العالمية الثانية تضع خبته في مختبر التاريخ ، تفحص فيه إمكانياتهم في مواجهة الحشد من المشكلات ، وهي تتطلب قدرة في التصور ومهارة في التطبيق من أجل حلها .

من هنا يفتح لعالم الاجتماع المهم بشؤون العالم الإسلامي ، في مرحلة الاستقلال ، مجال لا يخص الباحث فحسب ، وهو يدرس الجانب النظري ؛ بل يخص الذي يمارس العمل السياسي أيضاً . فالعلم الذي لا يترجمه عمل ، يظل ترفاً لا مكان له ، في وطن ما يزال فقيراً في الوسائل والأطر .

ففي هذه المرحلة بالذات ، لا بد للاهتمامات أن تتركز في البلد الإسلامية حول مفهوم الفعالية ، وعلى الخصوص في مجال التسيير ووسائله : الأداة والدولة .

ولكي نفهم هذه الضرورات ، لا بد من العودة خطوات إلى الوراء .

إن حرب الاستقلال في بلد مستعمر تصب حتاً على السيادة الوطنية من الناحية السياسية ، بينما تجتمع فيه من الناحية الاجتماعية ، مشكلات العهد الجديد ، والمشكلات الموروثة من عهد الاستعمار .

فالعهد الجديد ، حين يتأسس تحت إشراف دولة ينبغي ألا يكون مجرد إعلان للسيادة الوطنية ، إعلاناً مسجلاً في السطور الأولى من الدستور ، بل ينبغي أن يكون أداة ضرورية لتنمية هذه السيادة ، في كل أبعادها السياسية والاقتصادية والثقافية .

فإعلان السيادة حاصل منذ اللحظة الأولى . قد كتبته الدماء الزكية التي أراقها الشهداء على مذبح الوطن .

أما أداة التنمية ، فإنها تتطلب أكثر من ذلك ... إنها تتطلب عرق الأحياء في عملهم المشترك ، إذ هو يتکفل بها لمواصلة الكفاح من مقتضيات التحرير إلى متطلبات البناء .

إن الانضباط النفسي ، الذي يتحلى به أولئك الذين سيتناولون ، بعد الكفاح المسلح ، الحراث أو المطرقة ، القلم أو الموضع ، الميزان أو أي أداة أخرى للعمل ؛ إن هذه الأجيال المستمرة في اتجاه مرسوم والمتابرة عليه ، هي التي تصنع الدولة على الصورة المتلائمة عضوياً مع طبيعة هذا الدأب المستمر وأهدافه .

إن الدولة تصنع نفسها بما تنجز من أعمال ، فهي السبب الذي تؤثر فيه نتائجه . ومن هنا ، ومن هذه الزاوية بالذات ، قد ندرك - إذا ما وازنا بين مفهوم الدولة ومفهوم الأمة - ما يعنيه رسول الله ﷺ في الحديث الشريف : « إنما هي أعمالكم ترد إليكم كما تكونوا يولى عليكم » .

إن الحديث الشريف يعبر عن نظرة ذات أغوار سياسية اجتماعية بعيدة ، تستطيع تلخيصها على الصعيد التربوي في هذه المقدمة : إذا أردت أن تصلح أمر الدولة فأصلح نفسك .

والمنهج التربوي هذا يهم أول ما يهم دولة ناشئة ، لها فضائل الشباب ولها أيضاً عيوبه .

فالشعراء قد يستهويهم هذا الشباب المشرق ، كالشاعر (أراجون) الذي كان ينشد (الغادات الغناء) .

أما المفكر المتسم بأقل تفاؤلية ، أو بأكثر موضوعية ، كلينين مثلاً ، فإنه سوف تتعريه حيرة أمام ما يسميه (الأمراض الطفولية) . فينتهي في آخر المطاف إلى سؤال « ما العمل؟ » ، الذي عبر به من خلال عنوان لأحد كتبه عن قلق هذه المرحلة بعد ثورة تشرين الأول (أكتوبر) عام ١٩١٧ .

فعلم الاجتماع ملزم في البلاد التي دخلت في عهد ما بعد الثورة ، أن يطرح السؤال أمام كل ما يشم منه رائحة الأمر الغريب الشاذ .

ينبغي أن ينشأ علم اجتماع خاص بمرحلة الاستقلال ، ليكون بين أيدي من يشرف على أجهزة الدولة أداة رقابة لا ينفصل عن جهاز التخطيط .

ففي بعض البلدان ، نرى هذه الرقابة قد نشأت تحت اسم (النقد الذاتي) . وإنما نعلم ما كان لها في الصين ، على سبيل المثال ، من تأثير تعديل في السير وتنظيم الحياة الاقتصادية .

وكم نود هنا في بلادنا ، أن تخلص من عقدة الرفض ، التي طالما سدت الطريق ، أثناء الثورة ، على كل محاولة إصلاح ، بدعوى أن كل نقد سيكون في صالح الاستعمار ... بينما أرى بكل وضوح اليوم أن الاستعمار هو وحده الذي استفاد من هذا الرفض .

فالقضية تدخل في نطاق الصراع الفكري ، وتتطلب في هذه الحالة شروحاً لا نريد الولوج فيها في هذه السطور . غير أننا نقول إن الاستعمار أو خليفته الاستعمار الجديد ، لا زال يقيم السدود أمام كل محاولة تقد ، أي مراجعة للأخطاء . ولا زال يغذى أدب تعصي يحرف حتى المصطلحات ذاتها التي

يستعملها النقد النزيه . فيعزو مثلاً مفهوم ( القابلية للاستعمار ) إلى مستشرقين غربيين ... بينما والحق يقال ، نرى الاستعمار الجديد يشمئز من استعمال هذا المصطلح كأنما يخشى على سر من أسراره .

وباختصار ، ف ( الرفض ) صار ، بين أيدي موجهي الصراع الفكري ، أنجع وسيلة لتجميد العقل النقيدي .

إلا أنها في الحقيقة ، لا نفاجأ في عقدة الرفض بأمر جديد ، فعقدة الرفض لها ماض في سياستنا بعيد . وأذكر على سبيل المثال ، تلك المناسبة التي جمعتني يوماً ، في ضاحية من ضواحي باريس ، في شهر حزيران ( يونيو ) أو توز ( يوليوز ) ١٩٤٦ ، ببعض ممثلي الحركة الوطنية ومن بينهم أحد ركائز الحزب جاء خصيصاً من الجزائر .

لقد كنا نراجع الموقف بعد الحرب العالمية الثانية ، وكنت كلما وجهت ملاحظة ، يشتم منها تقد لمسيرة الحركة أثناء الحرب ، يردها ركيزة الحزب هذا ولم يكن يردها بالحججة وإنما بـ ( الرفض ) .

ويجب أن أضيف بأنها لم تكن المرة الأولى : التي يعترضني في الطريق هذا العائق المثل ، والذي يبدو لي الآن ، بعدما مر بعض الزمن ، أنه لم يقع في شيء مصالح الاستعمار ، وإنما أعاق القضية الوطنية .

هذا الرفض ، ينبغي رفعه من مرحلتنا الراهنة ، لينطلق النقد الذاتي في الجزائر ، إلى أبعد مما وصل إليه في البلاد التي صاغته ومارسته بوصفه ملحقاً لتنظيمها السياسي .

وربما كان على جامعتنا أن تتولى الأمر هذا ، وتشرف على دراسات اجتماعية

متخصصة ، تتناول الحالات المنحرفة أو الشاذة لتصفية ما امتنع منها عن العلاج الثوري<sup>(١)</sup> .

ولا شك في أن دراسات هذه الحالات المرضية ، ستكون أفعى للوطن من أدب الإطناب والتجيد ، بل ينبغي القول إن هذه الدراسات قد أفادت الجزائريين فعلاً عندما كانت تطبق فيها ولو بطريقة عفوية في العشرينات .

فالجزائريون الذين من جيلي ، يعلمون أنها السنوات التي زحخت الثقل ، الذي وضعته قرون ما بعد الموحدين على كاهل الوطن .

لقد كانت بالنسبة للشعب الجزائري فترة صحو ، استعاد فيها رشده وأدرك فضائله ، كأدرك نقاءه التي كان الاستعمار دائياً على تبنيها .

وإذا كانت بعض الانتكاسات قد حدثت بعد ذلك ، فذلك يعني أن العمل الفعوي لا يعطي نتيجة ثابتة ، فالقضية لا تعود أن تكون مشروطة بالمنهج . ومهمها كان الأمر ، فضورة مراجعة الأشياء أصبحت ملحة اليوم .

إن أعمال التخطيط والتشييد ، اللذين يجريان اليوم في مختلف البلاد الإفريقية ، تجعل المعرفة الدقيقة لجهاز الإنجاز والتنفيذ أمراً ضرورياً ، خصوصاً تلك الدولة الإفريقية التي ظهرت للوجود في العقد الأخير .

وإذا كان يهمنا أن نعرف إلى أي درجة ينبغي أن يكون الأمر حسناً ، فإنه يهمنا أكثر أن نعرف إلى أي درجة يتطلب تحسين الأمور .

فهذه الملابسة ، هي التي تفرض تأسيس علم اجتماع خاص بالحالات المرضية ، للكشف عن العرقل والمعوقات التي ربما عرقلت الإنجاز والتنفيذ .

---

(١) هذا هو المعنى الذي يجب أن تفهم به الثورة الثقافية في الصين ، حتى لا نتورط في استعمال هذا المفهوم بمعنى آخر كما يحدث بكلأسف في بعض البلاد العربية .

وينبغي أن يكون هذا المنهج شاملًا ، أي أن يتناول الإحصاء والتفسير ، أو بعبارة أخرى ينبغي أن يعني بالكشف عن الحالة الشاذة من ناحية ، وأن يدرس مصدرها أو تاريخها من ناحية أخرى .

إننا قصرنا نظرتنا عن قصد وبنية الإيجاز ، على نطاق الجزائر . إنما على من يهمه الأمر أن يتصرف في الحالة التي تعنيه فيدرجها في مكانها بين النتائج النظرية التي نصل إليها ، أو يُصدر النتائج إلى مكانها في أي وطن إسلامي آخر .

فأي وطن يتخلص من الاستعمار ويعلن سيادته ، لا تختلف فيه المشكلات عن وطن آخر يمر بالمرحلة نفسها .

على أننا ، إذا حاولنا ترتيب المشكلات وفق أولويتها ، فمن العقول أن تمنح الأولوية إلى مشكلات الاستقلال ، أي إلى الحالات التي سترزيد من درجة الصعوبة في مهام الدولة .

ونحن هنا لا نقدم إحصائية لهذه الصعوبات حتى لا نتورط في الاعتبارات السياسية أو المذهبية . ولكننا نشير إلى إحدى هذه الصعوبات لأنها تمثل في عقدة قد يكون لها أسوأ تأثير على مستقبل الوطن بوصفه دولة ، إن لم تُصفَّ في قريب عاجل .

فهذه العقدة تعرض منذ الآن ديمقراطية المؤسسة من وجهة نظر الحكم ، عندما يرى أجهزتها المختلفة لا تنسجم في أداء وظيفة الدولة ، بل تسير وكأنها أجهزة دول مختلفة .

فالموطن المحكم يشاهد أثر هذه العقدة حتى في العمليات البسيطة التي تقوم بها أجهزة إدارة واحدة ، فما بالك إذا تعقدت العملية وتدخلت في إنجازها إدارات مختلفة ، تقول الواحدة نعم بينما تقول الأخرى لا ؟ .

فن الناحية المعنوية ينبغي أن نتصور وضع المحكوم في مثل هذه الحالة .  
أما من الناحية الفنية فإننا نتصور الدولة في حالة كهذه ، محركاً تدفع بعض  
أجهزتها إلى الأمام بينما تدفع الأخرى إلى الخلف .

فن الناحية الميكانيكية ، ندرك بسهولة تلف الطاقة ، التي يتعرض لها  
محرك كهذا ، بل نتصور أن المحرك نفسه يتعرض للتلف ، ونعلم وبالتالي كيف  
يمكن لصاحب المحرك أن يتفادى خطراً كهذا بكل عناء واهتمام .

في بين الحالات الاجتماعية المرضية ، ليست الحالة التي أشرنا إليها أخطرها ،  
إنما أشرنا إليها لأنها قابلة للتشبيه بوضع المحرك تشبيهاً يقربها للفهم .

فعاهة عدم الانسجام والتنسيق ، التي نشير إليها هنا ، تظهر بكل بساطة ،  
عندما يكون ملف تجهيزه إدارة ينتظر وثيقة تبطئ بها جهة في الإدارة نفسها .

كما تظهر العاهة بصورة أخرى ، عندما تنتظر إدارة من أخرى ، الإسهام في  
إنجاز عملية أكثر تعقداً ، فتتعطل العملية بسبب تخلف الإدارة الثانية وتقاعسها  
في الإسهام .

ففي الصورتين كليهما ينبغي دراسة الحالة للكشف عن أسبابها المرضية ،  
وأبعادها المختلفة ويكفينا هنا على سبيل التوضيح أن نتناول بعدها النفي .

ونحن نسوغ موقفنا من هذه الزاوية ، فنقول إن العلاقات القائمة بين  
الأجهزة المكلفة بإنجاز العمليات الإدارية المشتركة ، ليست مجرد علاقات  
ميكانيكية كما تكون بين أجهزة محرك ، بل هي علاقات بين أفراد ، أي في  
جوهرها نفسية .

فإذا كانت بلدية ما ، تختلف عن إرسال ورقة ما ، تنتظرها إدارة تعلم  
مثلاً ، فتبقي العملية المشتركة معطلة على حساب مواطن ، وهذا لا يعني بالطبع

أن العلاقات بين الإدارتين سيئة في طبيعتها التنظيمية ، وإن كانت تصبح سيئة فعلاً عندما يشخصها أفراد لا يحسنون تشخيصها ..

فالمشكلة لا تطرح من الجانب التنظيمي بل من الجانب النفسي ، لأنها مشكلة البنية الذهنية .

إن عدم التناغم المشار إليه ليس إلا العرض المرضي للعلاقات المنحرفة بين الأفراد القائمين بوظيفة الدولة على اختلاف مراتبهم .

فالاضطلاع بهذه الوظيفة ، يتطلب من القائمين بها الخضوع لشروطها ، سواء بالنسبة للرؤساء أو المرؤوسين ، خصوصاً يقضي بالحد من ( الحرية ) ومن ( الاستقلال ) الفردي .

فالوطن لا يحقق ( استقلاله ) في مرحلة البناء ، إلا بقدر ما يضع من حدود ( لاستقلال ) أفراده .

غير أن الحدود هذه لا تتحمل ، إذا لم يكن لها أسمى المسوغات : إن ( الخضوع ) أو التسلیم في نصيب من حریته لا يتسع في نظر الفرد ، إلا إذا كان الخضوع يتضمن معنى الواجب المقدس ، كالواجب الذي خضع له خالد بن الوليد يوم اليرموك .

فمشكلة العلاقات الناتجة عن ممارسة السلطة ، عمودياً أو أفقياً ، مع الرؤساء والمرؤوسين ومع الزملاء ، تتصل مباشرة بقضية توسيع ( الخضوع ) بصفته التزاماً يعبر على صعيد العمل المشترك بما يتطلبه الضمير المهني .

وهذه العلاقات - التي تشرط فعالية العمليات الإدارية كلها ، وبالتالي وظيفة الدولة كلها - تعكس ظلها على تفاصيل الحياة ، في أقصى أبعادها ، عكساً يصبح معه الضمير المهني مجرد الضمير ، وتصير العلاقة الناتجة عن ممارسة السلطة مجرد العلاقة الاجتماعية في أبسط صورها .

إن المجتمع الذي عانى عندما خضع مثلاً لسلطان الاستعمار ، اضطرابات في شبكة علاقاته الاجتماعية ، سيعانى قطعاً مشكلة في علاقاته السلطانية ، حين يصبح هيئة سياسية ، أي عندما يصبح دولة .

وكل مجتمع أصابت فيه محن الزمن شبكة علاقاته الاجتماعية ، سيواجه قطعاً سيئات الروح الانفرادية ، وستكون فيه العلاقات السلطانية ملوثة لأن (الخضوع) الذي تفرضه العلاقات هذه - أفقياً وعمودياً - لا يجد مسوغه بصفته التزاماً وواجباً .

ومن هنا ينبغي على هذا المجتمع ، عندما يشرع في النهوض ، أن يرمم ويصلح شبكة علاقاته الاجتماعية ، ليتغلب على الصعوبات الناشئة في نطاق علاقاته السلطانية .

ففي الجزائر على سبيل المثال ، نجد أنفسنا أمام هذه المشكلة ، بعد أن مرت عليها قرون ما بعد الموحدين وقرون الاستعمار ، فنراها تشرط ممارسة السيادة ، بمعنى تشرط ثمار الاستقلال كلها .

وفي مرحلة كهذه ، يمكن لنا القول إن كل نزعة تلبيها الانفرادية ، هي بالتالي على حساب السيادة الوطنية .

وربما جاز لنا القول ، على قدر خبرتنا وما شاهدناه في الحياة الإدارية ، إن المرأة الجزائرية تنسجم منذ الخطوة الأولى مع وظيفة الدولة ، لأنها لا تعاني في ذاتها عقدة (الاستقلال) الفردي ، التي تجعل (الخضوع) لمقتضيات الوظيفة أمراً صعباً . ونضيف هنا أننا من الناحية الفنية ، لا نرى كفاءتها تنقص في شيء .

فإذا ما عدنا بصورة عامة مشكلة العلاقات في عقها ، فإننا نراها تتصل من حيث طريقة حلها بالشروط النفسية الزمنية التي تقوم عليها حضارة ، أي بشروط لا تتحققها مجرد ثقافة مهنية ، بل ثقافة جذرية تغير فنياً معالم الذات .

ثم إن المشكلة ، وإن كانت هنا لا تخرج عن النطاق الإداري ، الذي حصرناها فيه عن قصد بغية الاختصار والتوضيح ، فإنها تتطلب منا درجة من الوعي يجعلنا ندرك المناقضة التي نلمسها أحياناً في جهازنا ، مناقضة بين استقلال الوطن ( واستقلالات ) الأفراد . مناقضة بين حرية و ( حريات ) موظفيه .

من هنا كم يجب علينا أن نعالج ونصفي هذه المناقضة ، لتعطى وظيفة الدولة فعاليتها ومعناها الديمقراطي .

على أنه ، وإن اقتصرت الاعتبارات هذه على البعد الإداري كما فعلنا في هذه السطور ، فإنها لا تلم بالموضوع من سائر جوانبه ، إذ ينبغي أن تتأسس دراسات متخصصة في قضايا الاستقلال .

إن المسؤوليات في النطاق الإداري وفعاليتها فيه ، لا تعود أن تكون انعكاساً لأوضاعنا النفسية في العمل والإنتاج . فمن أجل أن يكون الجهاز الإداري عاملًا منتجاً ، يجب أن يكون روح الإدارة روح عمال ومنتجين لا روح ( باشوات ) مستبددين .



## تغيير الإنسان

عن مجلة ( الثورة الإفريقية ) عدد  
٢٢١ شهر أيار ( مايو ) ١٩٦٧

ينقل العدد الأخير من مجلة ( نوفييل أوبرفاتور ) مقالاً من مجلة ( بروق ) ، يصف صاحبه ، ( فرانسوا فوريه ) مايسبيه : « تيه المثقفين الفرنسيين بعد الحرب العالمية الثانية » .

إنني بكل أسف لم أطلع على هذا المقال ، وربما لم تكن لتفيدني مطالعته إلا من الناحية الفكرية ، إذا ما عقدت موازنة بين الحالة التي يصفها وبين « تيه المثقفين الجزائريين بعد الثورة » .

غير أن الموضوع يأخذ فجأة أهمية كبرى ، حين تقرأ ملاحظة ل ( جان دانييل ) ، تطرح بصورة غير مباشرة ، مشكلة لم تفقد أهميتها في كل محاولة تقويم جديد للثورة الجزائرية .

إن ثورة ما ، هي في جوهرها عملية تغيير .

غير أن لهذا التغيير أسلوبه وطبيعته : فأما الأسلوب فيتسم بالسرعة ليبقى منسجماً مع التنسيق الثوري ، وأما طبيعة التغيير فإنها تتحدد في نطاق الجواب على السؤال التالي :

ما هو الموضوع الذي يجب تغييره ، ليبقى التغيير متماشياً مع معناه الثوري ؟

بين الرشاد والتيه (٤)

المشكلة تبدأ من نقطة الاستفهام هذه ، فمن هذه النقطة بالذات تنشأ في الأذهان الالتباسات والشبهات .

وينبغي على الثورة لتفادي الإبهام ، أن ترسم خطأً واضحًا حول موضوع التغيير حتى لا يبقى مجال للخلط .

أما إذا أسللت الأمور إلى الغموض والضباب ، فإن أي اخراج سيكون متوقعاً ، وسوف تظل الثورة معرضة لأن ترك مكانها - دون أن تعلم - لشبه ثورة ، تستبدل بالكيف الكم ، وبالتغيير الجذري الضروري شبه التغيير .

إن مجموعة من المظالم الاجتماعية تستطيع تخزين طاقة ثورية هائلة ، ولكن إذا انفجرت هذه الطاقة ، وهي تنفجر في ظرف استثنائي ، فليس من المؤكد أن تمسك الثورة اتجاهها ، وألا يطرأ فيها اخراج .

الاستمرار في الاتجاه إذن يقتضي شروطًا .

وفي هذا المجال نرى في تعليق ( نوفييل أوبسرفاتور ) توضيحاً لا مزيد عليه في الموضوع ، إذ أن صاحبه ( جان دانييل ) احتج على ( فرانسوا فورييه ) برأي ، أدلّى به ( جيفارا ) في حديث عن الثورة يقول فيه : « إذا لم يعن بتغيير الإنسان فالثورة لاتعني إذن شيئاً بالنسبة لي » .

فهذه كلمات في منتهى الوضوح ، في منتهى الصفاء ، وفي منتهى الدقة ، إنها تضعنا في صلب القضية .

لقد علق ( جان دانييل ) على هذه الكلمة بأنه كان يشعر أثناء الحديث مع ( جيفارا ) وهو يقول هذه الكلمات « بنفس تخلله حدة دينية » .

ولقد كان ( جان دانييل ) محقاً في تعليقه هذا .

وبالفعل فالثورة التي لا تحركها هزة تكاد تكون شطحة صوفية فليست ثورة .

والتغييرات الثورية تصبح حلماً من الأحلام إذا لم تقم على هذا الشرط ، فتحويل سلطة سياسية من أيدي إلى أخرى ، وإعادة تنظيم الإدارة وأجهزة العدالة ، وتغيير العملة ، وتعديل النظام الاقتصادي ، هذه كلها أمور تدخل بطبيعة الحال في نطاق الظاهرة الثورية .

وقد تتغير خريطة توزيع الملكية في الوطن ، وقد يسند إلى أبناء الوطن وظائف كان المستعمرون يشغلونها ، وقد تستبدل بالحروف اللاتينية حروف عربية على واجهات لافتات الحوانيت ، إلا أن التغييرات هذه جميعها تصبح مجرد سحر للأبصار ولا يستقر أمرها إذا لم يتغير الإنسان نفسه .

وقد يرتفع متوسط الدخل الفردي أيضاً ، دون أن يكون ذلك المقياس الصحيح الذي به تمقاس الثورة .

إذ لو كان الأمر يقتضي مجرد زيادة في الأجور وفي وجبات الطعام ، لكن على حد تعبير ( جيفارا ) مع تصرف قليل في كلماته ... لكن استعمار جديد له نصيب من الذكاء أقرب إلى النجاح بالمعنى الثوري المنحرف .

ولقد كان الشعب الجزائري الثائر ، على إدراك تام لقضيته ، عندما قال : « لا » ، في استفتائه على مشروع قسنطينة ، الذي كان يئيده ويعده الاستجابة لكل ما قد يكون له من رغبات مادية .

ثورة ما لا تستطيع بناء وضع جديد والحفاظ على مكتسباتها إلا إذا كان أثراً في تصفية الاستعمار ، فعلاً في تصفية الإنسان من القابلية للاستعمار ، فتصفية الاستعمار في الإنسان تشرط تصفيته في الأرض ويجب أن تتقدمها .

ولا يكن لنا أن نفهم معنى فاتح تشرين الثاني (نوفمبر) ١٩٥٤ بصفته بعثاً وتحريراً للإنسان إذا غابت عن أذهاننا عملية التلويث ، التي عانها الإنسان الجزائري طيلة قرن ونصف .

ففي هذه الحقبة الطويلة من الزمن كان على الإنسان أن يختقر نفسه وأن يتحلى بألقاب (أنديجين) .. كي يتناغم مع وضع استعماري لا شفقة فيه .

والمثقف في الجيل السابق كان يطالع جريدة (صوت الأنديجين) وجريدة (صوت المحتقرين) ، وإذا تعين عليه أن يكتب شيئاً موضوعه يتحدد في ذهنه بقابلية للاستعمار ، وكذلك المثقف الجزائري الذي نشر حوالي عام ١٩٢٥ كتاباً عنوانه (يا الله) ، وأردف هذا العنوان بعنوان آخر يفسره «أو كيف يأمر الأوروبي (الأنديجين) حتى يطيعه» . لعل هذه العبارة تكفي دليلاً على سمو العواطف عند صاحبها ، أليس كذلك؟ .

ولم تكن هذه البضاعة السخيفة ليحتكرها مثقفون ، بل نجد هذا النوع من أدب العبودية منتشرأً في أرجاء العالم الثالث ، وفي إندونيسيا منه عينات نقل بعضها (ريدشارد قرقايط) في كتابه عن باندونج .

فأينما حل الاستعمار كان يلوث الإنسان ، حتى أصبحت تصفيته من رواسب الاستعمار ، أهم عمل ثوري في الثورة .

فلا غرابة إذن في أن الذين كانوا في فرنسا يعرفون عن العامل الجزائري صورة هزيلة ، يكتشفون له بصورة مفاجئة صورة تفرض التقدير والاحترام عندما اندلعت الثورة .

لقد لعبت الكلمات نفسها دوراً في هذا التعبير ، فمجرد أن كان الجزائري يلقب (بالمجاهد) ، كان وكأنما ألغى من ذهن الآخرين صورة (الأنديجين) الحقير ، حتى قبل أن يطلق أول رصاصة في الجبل .

فبمجرد ما يلقب ( بالمجاهد ) ، كان في طفرة واحدة ، يصبح البطل الوعي المدرك لعظمة تحديه للقوى الهاشمة التي أمامه .

وإذا تغيرت الكلمات بطريقة عكسية أو غيرت في اتجاه آخر ، فإن أثراها في بعث الإنسان سيتأثر قطعاً بسبب ذلك .

لقد حدد الدكتور خالدي ، بطريقة موفقة ، أهمية الكلمات من حيث مدلولها الثوري ، ويجب أن تقدر أهميتها من الناحية النفسية ؛ إن الكلمات تعين مواقف أيدلولوجية محددة .

إذا غيرناها فالتحفير لا يعتري فحسب ( لغة ) الثورة بل إنه سيصيب ( روحها ) وربما يغير الموقف الثوري نفسه .

إذا تنازل الثوار عن لقب ( المجاهد ) فسرعان ما سوف يظهر في سلوكهم الانحراف ، الذي كان يعتريهم عندما كانوا في الخدمة العسكرية في جيش الاستعمار .

يجب على الثورة أن تحافظ على صفاء ( لغتها ) حتى تحافظ على قدرتها على تغيير الإنسان .

إن بعض الإباحيات في اللغة - وقد يعدها أصحابها من الإقدام الثوري - ليس إلا خيانات للثورة في موضوعها الأساسي وهو تغيير الإنسان .

إذا ما تحدث بعض المحتشين عن ( التحرير الجنسي ) مثلاً فكلماتهم لا تعبر عن شيء سوى هبوط في الطاقة الثورية .

وليس من العبث أن يعزّو ( سفر التكوين ) في العهد القديم سائر العوامل التي مزقت وحدتهم وفرقتهم ، إلى البلبلة التي حدثت في لسان القوم . وقد أوضح بذلك أثر الكلمات على مصير البشر .

على أية حال ، فالثورة لا تستطيع الوصول إلى أهدافها ، إذا هي لم تغير  
الإنسان بطريقة لا رجعة فيها من حيث سلوكه وأفكاره وكلماته .

وإذا ما نظرنا إلى الأمور في عمقها ، فإن ثورة ما ، لا بد لها أن تسير طبقاً  
للقانون الاجتماعي الذي تشير إليه الآية الكريمة : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغِيرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ  
يَغِيرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ [ الرعد : ١٢/١٣ ]



## العامل الجزائري في فرنسا

عن ( الشورة الإفريقية ) تشرين  
الأول ( أكتوبر ) ١٩٦٥ كتبت  
بناسبة تأسيس ( ودادية العمال  
الجزائريين في أوروبا ) .

من الأشياء مالا تدركه بالكلمات ، إنما تدركه بالتدوّق . وليس يكفي ، كما  
يقول الغزالي ، أن تقول هذا حلو إذا لم تتدوّق طعمه ، فمن ذاق عرف .  
والعامل الجزائري في فرنسا من تلك الأشياء التي لا يدركها المرء بمجرد  
الكلمات .

فهلا سافرت من الجزائر إلى مرسيليا على عنبر سفينة أو متخفيًا في مخزن  
فحّمها .

وهلا نزلت في غبش ذات صبيحة في محطة ليون في باريس ، دون أن  
تكون لديك فكرة عن طعامك ذلك اليوم ؟  
وهلا جّزت شارع باريس على الأقدام ، دون أن يكون لك فلس ترکب به  
المترو ، تبحث عن عمل ؟!

وهلا وقفت ساعات لا تنتهي في صف طويل أمام شباك التشغيل ؟  
وهلا دفعت براميل ثقيلة على رصيف مصنع ثانية ساعات في اليوم ، أو  
أفرغت شاحنات ضخمة سحابة النهار حتى تفسخ جلد كفيك ؟!

هلا قضيت ليك في المصنع ، ثم خرجمت في البكور مكباً على وجهك لأنما ظهرك قد انقسم نصفين ، وكأنما عضلاتك لم يبق منها شيء ، وقد التصق قميصك بجلدك من العرق ؟ .

إنك إذا كنت كابدت شيئاً من ذلك فأنت تعرف القضية .

ولسوف تدرك أحلام الذين يذهبون هناك ثم يعودون بخفي حنين بعد إقامة قصيرة غير مجديّة ، أو يبقون في باريس يتعرضون للأمراض والتدّهور الأخلاقي والاجتماعي الذي يتهدّدهم .

ولسوف تدرك أيضاً ما يبذل هؤلاء الذين بقوا هناك من جهد ليسّلّموا من أخطار تحدّق بهم ، وليجدوا لأسئلة تورّقهم أوجوبة تستشفّها عقولهم .

أجل ... إنك إذن ستدرك هذا كله دون كلمة أو نصف كلمة لأنك ذقته ، لأنك عشت في هبّه ، وكرّعت من حوضه !! .

فالكلمات لا تستطيع سوى أن تخطّ حول هذا الموضوع خطأً أسود يشير إلى محتواه الاجتماعي والسياسي .

أما هؤلاء (المعطّرون) الذين يتحدّثون عن (الشروط الموضوعية) للعمل ، وهم ينعمون على سطح مفهّي من المقاهي الفخمة ، فهؤلاء لا بد أن تكمّل أفواههم حتى لا يدنسوا بكلماتهم موضوعاً كهذا .

و قبل هؤلاء ، ينبغي أن تكمّل أفواه أساتذتهم الدجالين الذين لم يتعرّفوا على الجاهير الكادحة ، إلا في تلك القاعات الفسيحة حيث كانوا يأتون قبل الثورة ، يعلّلون آمالهم - (فالجزائر لا ييئس أبداً من رحمة الله) - بكلمات خلابة حتى يجمعوا تبرعاتهم في كل شهر .

ومهما يكن من أمر ، فنحن اليوم أمام وضع معين علينا أن نباشره بحكمة .

فالجزائريون الذين يعيشون في فرنسا يكونون طائفة من المغتربين يبلغ عددهم سبع مئة ألف نسمة .

وهذا العدد وحده ، يعبر عن أهمية قضية تتطلب تحقيقاً نعرف به كيفية توزيع هؤلاء المغتربين على الخريطة الفرنسية ، ولعله من ترف القول أن نشير بأن أحداً سوى الإدارة الفرنسية لم يعتن بهذا الأمر .

على أننا نستطيع على وجه التقرير ، أن نتصور التوزيع الجغرافي هذا ، وقد تكون عبر السنين حول مراكز تقليدية ثلاثة : باريس ، مرسيليا ، ليون .

يضاف إلى ذلك ما استوطن من الجزائريين حول مناجم الفحم في الشمال ، وحول مناجم الفحم شرق البلاد .

هذه المراكز تكون النقاط الأساسية لخريطة إسكان الجزائريين في فرنسا .

ثم لا بد من ملاحظة عامة أخرى ، فسكان فرنسا من الجزائريين صنفان من السكان : صنف يغدو إلى فرنسا ويروح إلى عائلته في الجزائر . وصنف استقر نهائياً في مكان عمله .

وحيينا نميز هذين الصنفين لأن عدد بينهما نسبة عدديه لأننا نفقد إحصائية دقية تسمح بذلك ، وإنما نريد فحسب لفت النظر إلى نوع المشكلات الخاصة بكل صنف .

فالعمال الجزائريون المستقرون في مكان عملهم يكونون بطبيعة الحال مجتمعاً فيه الأطفال والنساء والرجال والشيوخ ، بمعنى آخر مجتمعاً يطرح سائر المشكلات التي يواجهها وطن مامن تربية أطفال ورعاية أسرة أديباً وطبيباً ، وزواج ودفن أموات ، وإحاطة أفراده بإطار ثقافي معين .

أما بالنسبة للصنف المترحل عن مكان عمله ، فالشكلاط تأتي على درجة الحاجة العاجلة : المأوى ، العمل ، الضمان الاجتماعي للعامل الذي لم يجد بعد علاً ، الإطار الثقافي الذي ينبغي وضعه فيه لاستفادة من الإمكانيات الثقافية الموجودة في مكان العمل ، أو الموجود في الوطن الأم في نطاق ما يسمى ( التربية الشعبية ) .

بعد تعداد المشكلات الخاصة بكل صنف من الصنفين اللذين ذكرت ، هناك المشكلة المشتركة بينها ، وإنها لمشكلة ملحة ، والسؤال الذي نطرحه الآن يدلنا على درجة إلحاحها ... فهل تستطيع الجزائر أن تزهد وتضيع وبالتالي سبع مئة ألف من أبنائها ؟.

هذا السؤال ينبع عنه سؤال آخر ، ماذا تبذل الجزائر كي تمسك في أحضانها  
هذا العدد من أبنائها ...؟.

قد يتبعن للقارئ هنا أنتا لا تقدم حلولاً ، بل نطرح مشكلات نراها في منتهى الخطورة .

لأنه لا يذكر

وهذا حوار آخر نشير إليه ولم يكن غريباً في تلك الظروف ، كان يدور بين الخليفة عثمان رضي الله تعالى عنه وبين عمار بن ياسر الذي أصبح يوجه أيضاً نقداً حاراً لسياسة الخليفة ، واحتدم النقاش بينهما احتداماً جعل الخليفة يرمي عماراً بقوله :

يَا بْنَ سَمِيَّةَ!

هذه الكلمة كانت في الجاهلية كفيلة بأن يسلّم من رُمي بها سيفه ليقتل أو ليموت اقتصاصاً لشرفه ، لكن عمار بن ياسر على العكس من ذلك قد رد بكل

## هدوء :

- أَجَلْ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ! إِنِّي أَبْنَ سَمِيَّةَ !

لم تكن الكلمة لتعبر عن التغيير العميق في النفس الجاهلية فحسب ، فلقد كان لعمر بن ياسر الحق بأن يفخر بأمه سمية رضوان الله تعالى عليها .

فمن هذه المرأة ؟

لترك للسيرة النبوية الجواب على هذا السؤال :

كانت الدعوة في بدايتها تدوي في أرجاء مكة ، فتذود قريش عن أصنامها ومصالحها الدنيوية ، وأضحى الذي يعتقد الإسلام يذوق من قريش أنواع الأذى وأصناف التعذيب .

وَدَقَتْ سَاعَةُ الشَّهَدَاءِ حِينَئِذٍ كَمَا دَقَتْ مِنْ بَعْدِ الْهِجْرَةِ سَاعَةُ الْأَبْطَالِ .

كانت بحثة ساحة المعذبين والشهداء ، وهي تشبه ساحة ( دو جريف Degréve ) بباريس أثناء الثورة الفرنسية ، مع فارق هام هو أن الوضع معكوس هنا .

ففي ساحة مكة كان الجلادون ضد الثورة ، والمعذبون كانوا شهداء الثورة  
التي سميت الإسلام .

وفي يوم حين كانت شمس الصحرى ترسل على الأرض أشعة ملتهبة تجعل  
الرمل كرماد الفرن ، وكل حصاة في الأرض كحجرة متقدة ، ها هو ذا النبي  
صلوات الله عليه وأذكي التسليم ، يمر بساحة التعذيب فيرى ما يستوقفه : لقد  
كانوا يعذبون آل ياسر .

إن ياسراً لم يكن من بطن من بطون مكة ، ولكنه أتى إليها مع أخيهين له ،  
يبحشون عن أخيهم رابع لم يجدوه ، فقرر الإخوة الرجوع .

إلا أن ياسراً أثر البقاء بالمدينة القرشية ، وكما جرت عادة القوم فقد والى أحد  
بطونها من بني مخزوم فزوجوه من أمة لهم اسمها ( سمية ) .

كان عمار أول من أنجبته سمية لياسر ، وأصبح ، وهو شاب أخضر شاربه ،  
من المسلمين الأوائل ، ثم جعله الله سبباً لهداية والديه للإسلام ، فاهتدت سمية  
واهتدى ياسر .

لكن الابلاء الذي كتبه الله على أولئك المسلمين الأوائل كان قد ابتدأ ،  
وهكذا سيق ذات يوم ياسر واله إلى ساحة التعذيب .

وأتفق للنبي ، ﷺ ، أن يمر بالساحة فاستوقفه المنظر المؤلم ، وهو يرى  
ما نصب من عذاب على أصحابه فقال صلوات الله عليه :

- طوبى لكم آل ياسر ، إن موعدكم الجنة !

وسكط لحظة .. كأغا عليه الصلاة والسلام يتحسس ثقل الرسالة التي شرفه  
الله بها ، ويستشف معناها الحضاري . ثم قال :

« والله ليتمنَّ هذا الأمر حتى تسير الظعينة من مكة إلى صنعاء ، وعلى رأسها طبق من ذهب لا تخشى إلا غائلة الذئاب ». .

وزهرت أرواح سمية ويسار ، الطاهرة ذلك اليوم ، ورحلت من الدنيا لتلتقي في الجنة ، كما وعدهم الرسول الكريم .

سمية هي هذه المرأة ! .

من هنا ندرك كم كان ابنها عمار فخوراً يوم نودي باسمها فقال للخليفة :

- أجل أنا ابن سمية ، يا أمير المؤمنين .

إن كل قضية جليلة تضع بصماتها في مصير الإنسانية وتترك صداتها في التاريخ ، ترسم على مركب الزمن وجوهاً كريمة تمثلها .

ووجه المرأة ليس أقلها بروزاً ووضوحاً ، بل قد تجد في أنوثتها الخاصة لوناً مثيراً ومؤثراً لا تجده في غيره .

وليس من العبث أن الشعوب تحفظ بمحنها ، ذكري امرأة تقمصت في لحظة ما ، قضية وطنية مثل ( جان دارك ) ، أو خلصتهم من طاغية مستبد مثل ( شرلوت كوردييه ) .

ولربما عفى الزمن على بعض الوجوه ، حين يطوي التاريخ أحد صفحاته ويبدأ في كتابة أخرى . فنحن لا نعرف الكثير عن تلك الفارسة ، الكاهنة بطلة مرتقبات الجزائر ، قبل الإسلام ، التي قامت فيها بيدو بدور مزدوج : فقد كانت البطلة التي قادت حركة المقاومة في وجه عقبة بن نافع ، وكانت من ناحية أخرى الأم التي فتحت ضميراً أولادها للإسلام .

والأمر المؤكد أن اسمها لم يمح من ذاكرة الناس ، وعلى الرغم من تأكل الحجر في آثاره البئر من فرط ما جرت الحال عليه تسحب الماء للأجيال الغابرة ، فما

وهذا حوار آخر نشير إليه ولم يكن غريباً في تلك الظروف ، كان يدور بين الخليفة عثمان رضي الله تعالى عنه وبين عمار بن ياسر الذي أصبح يوجه أيضاً نقداً حاراً لسياسة الخليفة ، واحتدم النقاش بينهما احتداماً جعل الخليفة يرمي عماراً بقوله :

يا بن سمية ! ...

هذه الكلمة كانت في الجاهلية كفيلة بأن يسلّم من رمي بها سيفه ليقتل أو ليموت اقتصاصاً لشرفه ، لكن عمار بن ياسر على العكس من ذلك قد رد بكل هدوء :

- أجل يا أمير المؤمنين ! إنني ابن سمية !!

لم تكن الكلمة لتعبر عن التغيير العميق في النفس الجاهلية فحسب ، فلقد كان لمار بن ياسر الحق بأن يفخر بأمه سمية رضوان الله تعالى عليها .

فنـ هـذـهـ المـرـأـةـ ؟

لترك للسيرة النبوية الجواب على هذا السؤال :

كانت الدعوة في بدايتها تدوي في أرجاء مكة ، فتذود قريش عن أصنامها ومصالحها الدنيوية ، وأضحى الذي يعتنق الإسلام يذوق من قريش أنواع الأذى وأصناف التعذيب .

ودققت ساعة الشهداء حينئذٍ كما دققت من بعد الهجرة ساعة الأبطال .

كانت بـكـةـ سـاحـةـ المعـذـبـيـنـ وـالـشـهـدـاءـ ، وهـيـ تـشـبـهـ سـاحـةـ ( دـوـ جـرـيفـ ) بـبـارـيـسـ أـثـنـاءـ الثـورـةـ الفـرـنـسـيـةـ ، معـ فـارـقـ هـامـ هوـأـنـ الـوـضـعـ مـعـكـوسـ هناـ .

ففي ساحة مكة كان الجلادون ضد الثورة ، والمعذبون كانوا شهداء الثورة  
التي سميت الإسلام .

وفي يوم حين كانت شمس الصحرى ترسل على الأرض أشعة ملتهبة تجعل  
الرمل كرماد الفرن ، وكل حصاة في الأرض كحجرة متقدة ، ها هو ذا النبي  
صلوات الله عليه وأذكي التسليم ، يمر بساحة التعذيب فيرى ما يستوقفه : لقد  
كانوا يعذبون آل ياسر .

إن ياسراً لم يكن من بطن من بطون مكة ، ولكنه أتى إليها مع أخيهين له ،  
يبحثون عن أخيهم رابع لم يجدوه ، فقرر الإخوة الرجوع .

إلا أن ياسراً أثر البقاء بالمدينة القرشية ، وكما جرت عادة القوم فقد والى أحد  
بطونها من بني مخزوم فزوجوه من أمة لهم اسمها ( سمية ) .

كان عمار أول من أنجبته سمية لياسر ، وأصبح ، وهو شاب أخضر شاربه ،  
من المسلمين الأوائل ، ثم جعله الله سبباً لهداية والديه للإسلام ، فاهتدت سمية  
واهتدى ياسر .

لكن الابلاء الذي كتبه الله على أولئك المسلمين الأوائل كان قد ابتدأ ،  
وهكذا سيق ذات يوم ياسر واله إلى ساحة التعذيب .

وأتفق للنبي ، ﷺ ، أن يمر بالساحة فاستوقفه المنظر المؤلم ، وهو يرى  
ما نصب من عذاب على أصحابه فقال صلوات الله عليه :

- طوبى لكم آل ياسر ، إن موعدكم الجنة !

وسكط لحظة .. كأغا عليه الصلاة والسلام يتحسس ثقل الرسالة التي شرفه  
الله بها ، ويستشف معناها الحضاري . ثم قال :

« والله ليتمنَّ هذا الأمر حتى تسير الظعينة من مكة إلى صنعاء ، وعلى رأسها طبق من ذهب لا تخشى إلا غائلة الذئاب ». .

وزهرت أرواح سمية ويسار ، الطاهرة ذلك اليوم ، ورحلت من الدنيا لتلتقي في الجنة ، كما وعدهم الرسول الكريم .

سمية هي هذه المرأة ! .

من هنا ندرك كم كان ابنها عمار فخوراً يوم نودي باسمها فقال للخليفة :

- أجل أنا ابن سمية ، يا أمير المؤمنين .

إن كل قضية جليلة تضع بصماتها في مصير الإنسانية وتترك صداتها في التاريخ ، ترسم على مركب الزمن وجوهاً كريمة تمثلها .

ووجه المرأة ليس أقلها بروزاً ووضوحاً ، بل قد تجد في أنوثتها الخاصة لوناً مثيراً ومؤثراً لا تجده في غيره .

وليس من العبث أن الشعوب تحفظ بمحنها ، ذكري امرأة تقمصت في لحظة ما ، قضية وطنية مثل ( جان دارك ) ، أو خلصتهم من طاغية مستبد مثل ( شرلوت كوردييه ) .

ولربما عفى الزمن على بعض الوجوه ، حين يطوي التاريخ أحد صفحاته ويبدأ في كتابة أخرى . فنحن لا نعرف الكثير عن تلك الفارسة ، الكاهنة بطلة مرتقبات الجزائر ، قبل الإسلام ، التي قامت فيها بيدو بدور مزدوج : فقد كانت البطلة التي قادت حركة المقاومة في وجه عقبة بن نافع ، وكانت من ناحية أخرى الأم التي فتحت ضميراً أولادها للإسلام .

والأمر المؤكد أن اسمها لم يمح من ذاكرة الناس ، وعلى الرغم من تأكل الحجر في آثاره البئر من فرط ما جرت الحال عليه تسحب الماء للأجيال الغابرة ، فما

زال الجيل الحاضر ، الذي يرد ماء البئر ويورده قطعان الغنم ، يسميه ( بئر الكاهنة ) - على بعد ٨٠ كيلو متر جنوب مدينة تبسة .

وبعد جيل الكاهنة بكثير هاهي ذي امرأة جزائرية أخرى ، ( لاله فاطمة تسمور )<sup>(١)</sup> ، تنزل من جبال الجرجرة على رأس كتيبة من المجاهدين لقبوا ( المسلمين ) لأنهم باعوا أرواحهم في سبيل الله تقف في وجه الاستعمار أيام الاحتلال .

إنها وجه آخر كريم نقش على لوحة تاريخ الجزائر ، وكم يكون مجدياً أن نعرف أكثر من هذا الموجز عن حياة البطلة الكبيرة .

ولعله ينهض من المثقفين الجزائريين من يعيد هذه الصورة إلينا حتى لا يطمسها الدهر . ولعل عملاً كهذا سيجد أمامه مادة غزيرة ، لاسيما أن الثورة نقشت على لوحة التاريخ وجوه نساء كثيرات من اللائي عشن ومتن في سبيل الواجب والشرف ، ك ( فضيلة سعدان ) التي حصدتها ، ذات يوم ، في أحد شوارع قسنطينة رشاشة ، ولكن بعد أن أذاقت قوم الجنرال ( ماسو ) الخزي والمرارة فترة طويلة من الثورة .

هكذا نجد الثورة قد دفعت الحركة النسائية إلى الأمام ، لكنها ماتزال حركة فتية ، لها من الشباب حيويته وإقدامه ، لكن شبابها قد يعوقها إذا أهملنا شأنها ولم نراقب نباتها كما ينبغي .

لابد إذن أن نطرح منذ الآن مشكلة ( إنباتها ) حتى لا نغرس جذورها أينما كان وكيفما كان .

فهناك أسمدة تعين على إنبات النبات الطيب . وهناك مزابل لا ينبع فيها إلا النبات العفن .

---

( ١ ) ( لاله ) كلمة تستعمل في المغرب العربي لقب تعظيم للمرأة ذات الشأن .

وإني أتذكر هنا وصية النبي ﷺ للشاب الأنباري الذي كان يريد الزواج فأوصاه صلوات الله وسلامه عليه بحسن الاختيار ثم قال له : « إياك وخضراء الدمن ». .

على حركتنا النسائية أن تختار إذن لغرس جذورها ، تلك التربة النقية الطاهرة التي أنبتت ( سمية و لالة فاطمة تسمور وفضيلة سعدان ) .

وعندما أقول هذا ، لأرى في اختياري قضية ذوق وإنما ضرورة اجتماعية ملحة . لأن الخطأ يتسرّب غالباً إلى الحركات النسائية حينما تُنشَأُ كييفما كان منشؤها على أنها حركات مطالبة ، أو بالأحرى مراقبة ضد المجتمع ثم يأتي من يأتي ليؤيدوها في ذلك .

وكثيراً ما يكون التأييد مغرياً ، كما يبدو في جناح الصحافة الفرنسية الذي أصبح مروجاً ، عندنا لنظرية ( حركة نسائية ) أطلق عليها صديق يعرف المزح والتهكم لقب ( نظرية الفضيلو مرابطسم )<sup>(1)</sup> .

ينبغي أن تطبع حركتنا النسائية بطبعنا لا بطبع ما يصنع في الخارج؛ وعلى أية حال فالمرأة ليست كائناً يعيش وحده ويطرح مشكلاته على هامش المجتمع، إنها أحد قطبيه وقطبه الآخر الرجل.

ولا ينبغي لنا أن نتصور قطباً ينفصل عن الآخر ، ولو حدث هذا ، بفرض  
لا يتصوره العقل ، فالمجتمع نفسه يت弟兄 .

☆ ☆ ☆

(١) كتب أخي الدكتور خالدي رحمه الله أكثر من مرة بطريقته الساخرة ردًا على ما كتبته فضيلة مرابط في الموضوع وعلى تأييد بعض الصحافة الفرنسية لها.

## وزن الوقت

عن ( الشورة الإفريقية ) عدد ٢٤٨  
شهر تشرين الثاني ( نوفمبر ) ١٩٦٧

شاهدنا على شاشة التلفزيون مقطعين من شريط عن الاتحاد السوفيتي :

كان المقطع الأول يعرض الصعوبات التي واجهها لينين والثورة تدور رحابها ، فتضطره للخضوع إلى الشروط المجللة التي فرضتها هدنة ( بريست ليتوفسك ) <sup>(١)</sup> عليه ، فقد قبل هذه الشروط ، على الرغم من رياح المعارضة في صفوفه وعواصفها ، إذ كان ينح الأولوية لتنظيم وإقاذ ثورة لم ترس بعد جذورها في أرض روسيا وفي روح الفترة تلك .

أما المقطع الثاني فكان في غزو الفضاء والمكاسب الأخيرة التي حققها الرواد السوفييت .

وفيما نحن نتابع بعض ماتضمنه هذا المقطع من طفرة عجيبة حققها مجمع انتقل من عهد ( الموجيك ) ، إلى عهد الإنسان الذي يغزو الفضاء بنجاح ، إذ بصرخة تطلقها طالبة طب من أهلي كانت بجنبي :

- مع أن خمسين عاماً من الزمن شيء قليل !  
هكذا قالت طالبة الطب .

وتدكرت حينئذ مقطعاً من كتابي ( شروط النهضة ) أكتبه كما أذكره :

---

(١) هي الهدنة التي أوقفت حالة الحرب بين روسيا وألمانيا سنة ١٩١٧

« إن الزمن نهر قديم يعبر العالم ، ويروي في أربع وعشرين ساعة الرقعة التي يعيش فيها كل شعب ، والحقل الذي يعمل به ، ولكن هذه الساعات التي تصبح تاريخاً هنا وهناك ، قد تصير عدماً إذا مرت فوق رؤوس لاتسع خيرها ». .

إننا إذا قسنا الزمن بقياس الساعات التائهة ، فالقرن لا يساوي شيئاً ، بل حتى ألف السنة لا تساوي شيئاً .

ولعل الطالبة التي صرخت بجني تشعر بذلك ولو شعوراً غامضاً .

أما إذا قدرنا الزمن بقياس ( تايلور ) فإن كل دقيقة لها وزنها ، الذي يكون معه للسنوات الخمسين التي مرت على الثورة السوفيتية ثقل هذه الدقائق المنتجة ، والتي أتاحت لمجتمع معاصر لنا أن ينتقل من عهد ( الموجيك ) إلى عهد ( رواد الفضاء ) في برهة من الزمن جد قصيرة .

وحين ترى الشعوب النامية ، بصورة من الصور ، تجربة تيلورية حية فسوف تدرك أن حتمية التاريخ لا وجود لها ، وبعبارة أدق فإن حتمية التاريخ تصبح في قيد الإنسان وتحت رقابته .

فال التاريخ ليس ماتصنعه الصدف ولا مكائد الاستعمار ، ولكن ماتصنعه الشعوب ذاتها في أوطانها .

كنت في مقال سابق قد ذكرت حديثاً لرسول الله ﷺ يحذر المسلمين فيه من كل استسلام للأمر الواقع ، وأنا أكرره هنا دفعاً للشك والريبة اللذين ربما ساوا رضي المسلمين .

يقول رسول الله ﷺ « إنما هي أعمالكم ترد إليكم ، كما تكونوا يَوْمَ عَلَيْكُم » فإذا أصبح ابن ( الموجيك ) عالم فيزياء يكشف عن آخر أسرار الذرة ، أو رائد

فضاء يغزو مجاهله ، فإنما هو العمل الدائب لمجتمع جند طاقاته كلها طيلة خمسين عاماً .

وإذا كان للشعوب النامية درس يستفاد منه في العيد الخمسين الذي أقيم هذا الشهر في موسكو ، فإنما دلالته في الكشف عن قيمة الوقت بصفته عامل نهوض وتقدير .

ولو سمح لي أن ألخص وجهة نظر عبرت عنها منذ ربع قرن لقلت : إنه ليس من الضروري ولا من الممكن ، أن يكون المجتمع فقير ، المليارات من الذهب ينهض ، وإنما ينهض بالرصيد الذي لا يستطيع الدهر أن ينقص من قيمته شيئاً ، الرصيد الذي وضعته العناية الإلهية بين يديه : الإنسان ، والتراب ، والوقت .

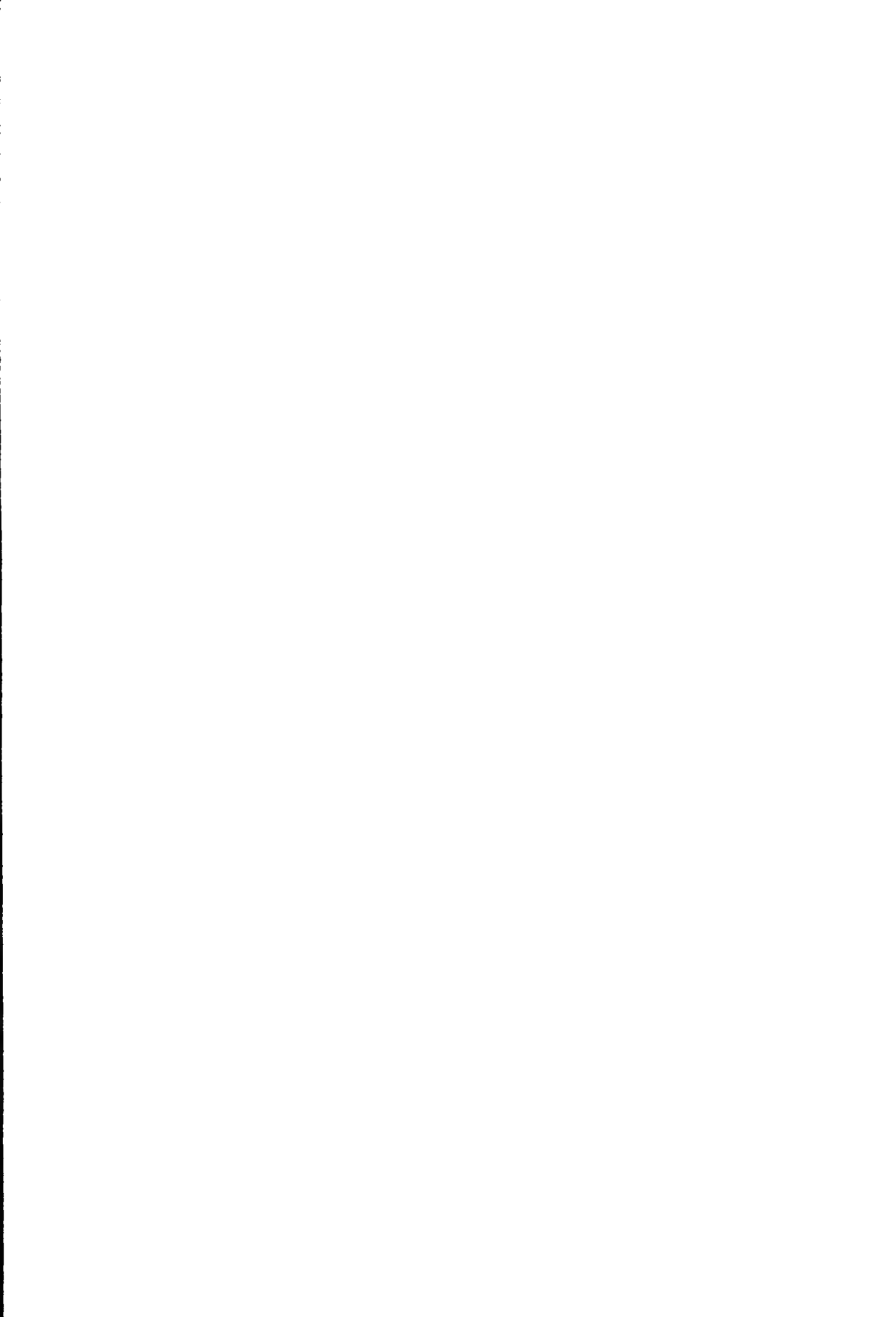




## الفصل الثالث

### في السياسة

- السياسة والأخلاق
- السياسة والأيديولوجية
- السياسة والثقافة
- السياسة وحكمة الجماهير
- السياسة والبلوتيك



## السياسة والأخلاق

عن ( الثورة الإفريقية ) عدد ١٣٧  
أيلول ( سبتمبر ) ١٩٦٥

« والعلم بغير ضمير ليس إلا خراب الروح »

هكذا كان ( رابليز ) يقول في غرة القرن السادس عشر ولم يكن يدرى - وهو يدلي بهذه الكلمات إلى ثقافة الإنسانيات ، وهي حينذاك في المهد - أي تقلبات ستتعرض لها هذه الحكمة وتلك الثقافة .

لكنه منذ تفجر الفكر ( الكرتزائي ) في القرن الذي بعده ، أصبح من اليسير التكهن بالاضطرابات الداخلية ، التي ستتعرض ثقافة حولت عن مجراها وفصلت عن أصولها ، وأصبحت تسيل في المجرى العلماني الذي سيقودها إلى موضوعية ( أوغست كونت ) ، وبالتالي إلى المادية الجدلية التي تخوض عنها ( ماركس ) .

ويبلغ الانفصال غايته في نهاية القرن الماضي ، عندما زعم العلم بعد اكتشافاته المبهرة في ميدان البخار ثم في ميدان الكهرباء ، أنه يستطيع وحدة الاضطلاع بسائر المسؤوليات في العالم ، وعندما اعتقدت ، بكل بساطة ، البلاد المتحضرة بأنها تستطيع أن تؤمنه على مصيرها ، فورطت ، بفضل تفوقها الفكري ، الإنسانية كلها في هذا الاعتقاد الساذج .

منذ تلك اللحظة أصبح العلم يسير على طريق ، والأخلاق على طريق آخر . فال الأول : زادت كل خطوة في كبرياته وشموخه ، والثاني : زادت كل

خطوة من اخناء رأسه ، وأحياناً بفعل الكلمة الجارحة التي يطلقها الطرف الأول .

فعندما يكتب ( برودون ) كتابه ( فلسفة الفقر ) ليبين فيه مأساة الإنسانية الجائعة ، يقذفه ماركس بكتابه ( فقر الفلسفة ) ليرد المأساة إلى بعد واحد يدمج فيه الاقتصاد والعلم .

لقد كانت هذه ( القذيفة ) علاقة الزمن ، علاقة تشير إلى الزمن الذي نعيشه الآن ، حتى إن أحد معاصرينا من العالم الثالث ، ولعله كان يخشى ألا يظهر بالظهور العلماني بعيد عن الأخلاق ، يكتب في الموضوع هذه الكلمات : « فعندما نشيد بالأخلاق فكأننا نشيد بالأخلاقية وبالقرانية » !! فصياغة هذه الكلمات نفسها ، تدل على أن الانفصال أو الطلق بين العلم والضير قد أصبح شائعاً في المجال الذي تغطيه ثقافة القرن التاسع عشر العلمانية ، كما تدل على الاتجاه الذي يتسع فيه هذا الانفصال .

ولو شئنا تلخيصاً يوضح الموضوع لقلنا : إن العلم يزعم أنه يستطيع أن يحتل الجامعات ، والمخابرات ، والمصانع ، ويترك للأخلاق مجال الرواسب التي صنعها هو ، والتي تكدرت حول المدن الصناعية أو في تلك المدن من صفائح القصدير ، يسودها الفقر المدقع وهي تحيط بالمدن الكبيرة في العالم الثالث .

ويريد العلم ، أن يمثله الرجل الذي يستيقظ في الثامنة صباحاً وينذهب إلى عمله في سيارته ، وفي يده أو تحت إبطه محفظته الفخمة ، ويترك للأخلاق أن يمثلها الرجل الذي يستيقظ في السادسة صباحاً وينذهب إلى عمله سيراً على الأقدام أو على دراجة وغذاؤه في كيس من الورق .

ولا مرد لهذا !!! فكلما تحطمت وحدة الإنسان إلى جزأين : واحد يسمى ، الكائن المعنوي ، والآخر الكائن الموضوعي .. فإن الأمر سيؤول إلى تحزئة الأمة ، وبالتالي وباطرداد سريع ، إلى تحزئة الإنسانية .

ويتفشى الوضع هذا حتى في العلاقات الاقتصادية بين الدول المصنعة والدول النامية . فالعلم إذا تجرد من الأخلاق فإنه يجر حتماً إلى وضع اقتصادي مناقض للأخلاق ، سواء كان ذلك في الإطار الوطني أو الإطار الدولي .

وما تجرب ملاحظته هنا ، أن الاقتصاد ليس سوى إسقاط البعد السياسي على نشاط إنساني معين .

فبقدر ما تبقى السياسة مرتبطة بمبادئ أخلاقية معينة ، يبقى الاقتصاد وفيما للمبادئ ذاتها .

فهذه المشكلات يرتبط بعضها ببعض ، وليس من الصدفة أو من مجرد وحي استوحاه من الحياة في أثينية ، إذ كتب أرسطو كتابه ( في السياسة ) من أجل اسكندر الأكبر ، وكتابه ( في الأخلاق ) من أجل ( ينكوماك ) بل إنه إنقاذ دافع داخلي وجده في روحه بوصفه إنساناً .

وإذا نحن بعد ألفي عام ، نرى ماركس يرد على ( برودون ) بشيء من التعالي والسخرية . وتلك لحظة من لحظات حياة الفكر الإنساني الكبرى ، تعبّر عن الانفصال الذي مزق تلك الروح .

أجل إن العلم والضير تطالقا في عالم تسوده حرب طاحنة بين أخوين : الرأسمالية والماركسية ، على الرغم من أنها من نقطة واحدة . بعد أن كانت تسود هذا العالم منذ بداية تاريخه علاقات يطبعها الإخاء والسخاء حسب كلمة ماركس نفسه .

و ( خراب الروح ) الذي أشار إليه ( رابليز ) بدأ يعلن أثره في الحياة الأخلاقية ، في الإطار الوطني والدولي على السواء .

ولكن الروح يحتفظ - بفضل ما أودع فيه من نزعة التمسك بجوهره - بوحنته ، كما تتحفظ الحياة البيولوجية بكيانها بفضل النزعة إلى البقاء .

وإذا كانت لحظات ( إينشتين ) الأخيرة - وهو كا يقال عنه قمة الفكر الإنساني في القرن العشرين - إذا كانت تلك اللحظات ، قد ترکرت في محاولة مستحبة للإمام بالكون في معادلة واحدة ، فإن هذه المحاولة إذا فقدت جدواها في المجال العلمي الصرف ، فإنها عبرت عن انطلاقه الروح نحو الوحدانية تشعر بها في وحدتها . وبالتالي ، وبنتيجة لعلها غير مقصودة ، كانت المحاولة من أجل رتق الخرق الذي أحدثه العلمانية بين العلم والضمير .

على أية حال ، فإننا نستطيع بعد تجربة قرن كامل ، أن ندرك أن العلم لا يستطيع وحده بوسائله الخاصة إصلاح مأسفه هو .

ولعلنا نستطيع على الأقل ، تقويم هذا الفساد وتقدير ثقله في التاريخ من خلال حربين عالميتين .

فحينما حدث في أوروبا مع أفكار ديكارت ، التمزق الأول في الثقافة ، بدأ الانحراف الأخلاقي يؤدي إلى حتمية الصراع الطبقي ، وإذا كان من واجب الرء - خصوصاً في بلدان العالم الثالث - أن يكون إلى جانب المستغلين المستضعفين ، فإن ذلك لا يمنعه بكل حال أن يرى خطورة المحتوى الأخلاقي لصراع يؤدي إلى انفصال وحدة الأمة والمجتمع ، وفقاً لما تليه مصلحة المتنعم ( البرجوازي ) من ناحية ، ومن ناحية أخرى مصلحة المحروم ( البروليتاري ) .

فهذا الصراع لم يوقظ ، في نهاية الحساب ، الضمير عند الفريقين أو عند أحدهما . وإنما أيقظ فيهما كلّيهما ( الضمير الطبقي ) وهو يضفي على صراعهما طابع فقدان الأخلاق أو مناقضة الأخلاق ، فال الأول يريد مزيداً من الذهب في خزينته ، والثاني يريد مزيداً من اللحم في بطنه . وكلاهما بمقتضى تعاليم أيديولوجيته يتطلع إلى الاستيلاء على السلطة .

ففي صراع بين مصالح مادية صرفة . ( والصراع الطبقي ليس سوى ذلك )

لا يجد المستضعف نفسه إلا في مظهر الحاقد الضعيف ، ينتظر دوره لينتقم من خصمه بمثل ما انتقم منه .

هذا في نطاق الأمة .

أما إذا نظرنا إلى نتيجة الانحراف الأخلاقي في أقصى مداه ، فسوف نجد البرجوازي والبروليتاري الأوروبي ، حليفين تجاه الإنسان المستعمر ، وهكذا تترافق وحدة الإنسانية .

لكن خسائر التجزئة والتفرقة لا تؤدي مفعولها على الصعيد الاجتماعي والمعنوي فحسب ، بل إن الطلاق بين العلم والضمير يؤدي إلى نتائج أخرى على الصعيد الفكري بالنسبة للفرد الواحد .

وإذا كان من نتائج هذا الطلاق الفلسفية ، ظهور موضوعية ( أوغست كونت ) ومادية ( ماركس ) ، فإن رمزه الحي ، ذلك المثقف الذي يلقب نفسه أو يلقب بـ ( الفكر الموضوعي ) .

ومن أغرب المواقف أن سائر المظاهرات المطالبة بالحقوق في العالم ذات وجه واحد ولغة واحدة .

خطبها متشابهة ، تتناول دائياً موضوع ( الشروط الموضوعية ) ، وبهذه العبارة بالضبط يعرف ( الفكر الموضوعي ) لأنها لفته في أي وطن مصدرها واحد ، إنها اللغة التي تسم القرن العشرين ، بصفتها مقياساً يصلح في كل مكان ، وإذا لم تستعمل هذه اللغة فيما تقول أو تكتب ، فأنت غير ( تقدمي ) ، بل أنت ( رجعي ) طبقاً لمقاييس هذه اللغة . حتى إنك ستضطر لتردد التهمة إلى طرح السؤال ما هو محتوى ( فكر موضوعي ) ؟ .

لنقل أولاً في أي صورة تراه عينانا : إن لنا في الجزائر عينات تمثل هذا الصنف ، نراها في ركن من ذاكرتنا أو شاخصة أمام أعيننا بلحمنها ودمها .

لأنستطيع بالطبع ذكر الأسماء ، فلنقتصر إذن بذكر النوع الذي نسميه ( الفكر الموضوعي ) .

فقد يكون شاباً أو مسناً . وقد يكون ( طالباً ) لا يطلب علمًا أو ( عاملًا ) لا يقوم بعمل ، فهذا غير مهم .

ففي أي صورة تصورناه ، فهو قناع لأنشعر وراءه بشيء يتحرك ، يفرح أو يتآلم ، تحركاً نستطيع معه تعريف ( الفكر الموضوعي ) بأنه شبح له ظاهر إنما ليس له باطن .

وإني أتذكر منذ ثلاثين عاماً إذ كنت ذات يوم بالحي اللاتيني بباريس ، أتحدث على سطح مقهى مع طالب جزائري ، وكان يقول : إنني سأؤمن بوجود الله عندما أراه .

هذه العبارة تعرفنا بـ ( الفكر الموضوعي ) من الساحة الفكرية ، وهو ما زال فجأً ، لأن الصنف هذا ( تقدم ) ، فلو تكلم أخوه الصغير اليوم لقال : حتى لو رأيت الله فلن أؤمن به .

إذن ( الفكر الموضوعي ) تقدم خلال الثلاثين سنة الأخيرة في الجزائر ، وبطبيعة الحال فالآمور تجري وفقاً لمقدماها .

فعلى الصعيد السياسي ، على سبيل المثال ، سيكون ( الفكر الموضوعي ) محافظاً بالمعنى الفزيولوجي والاجتاعي : إنه سيؤثر على حياته وعلى مصالحه بكل ( موضوعية ) ، لقد حافظ على حياته أثناء الثورة ، فبقي بعد الذين خاضوها بوازع ديني صرف .

لقد فضل أن يحتفظ بدمه لأوقات سانحة ، ليتحدث فيها عن ( الشروط الموضوعية ) في الوطن حتى يزج به بعد الثورة في ( التقدمية ) .

والجزائريون الذين عاشوا السنوات الثلاث الأخيرة ، وشاهدوا بأعينهم مظاهراتنا ، وتذوقوا ذلك الشر الذي كان يرد - من مسارب لاتراها العين لأنها تحت الأرض - إلى قاعات تحرير صحفتنا ، وإلى بعض منظمات ( التوجيه ) هؤلاء الجزائريون يعرفون معنى هذا .

إن ميزانية السنوات الثلاث تحت أعيننا .

ففي المجال الاقتصادي أولاً كا بين ذلك الرئيس بومدين في خطابه الأخير في المعرض السنوي بالجزائر .

وفي المناخ الإيديولوجي الذي سجل هبوطاً في الحرارة يصعب تداركه .

وفي مجالنا الأخلاقي وقد جعل الآباء يطلقون الزفرات تحسراً على أولادهم وخشية . بكلمة واحدة : إن ميزانية ( الفكر الموضوعي ) في حياتنا الوطنية ، منذ ثلاثة سنوات ذات ثقل لا يحتمل .

فهل هذا يكفي لتقديم محتواه ؟ كلا فالعدم لا يقوّم . ولكننا نستطيع تصوير ( الفكر الموضوعي ) بمثل نقبته من التاريخ الإسلامي .

إننا نقبته من تلك الأيام الحالكة حين قام النزاع بين علي كرم الله وجهه ومعاوية رضي الله عنه .

فعاوية قد شعر بأن السيف لا يحقق نصره ، فلجأ إلى الحيلة ، إذ أمر قومه بأن يحملوا المصاحف على رؤوس رماهم وينادوا : هذا حكم بيننا .

ومن المؤسف أن ( الفكر الموضوعي ) كان منبئاً في الفريقين ليخدع في صف معاوية ولينخدع في صف علي حيث يقول : أجل إن الكتاب حكم بيننا .

لقد كان هذا الصنف موضوعياً ( بطريقته ) لأن القرآن يمثل فعلاً في نظر المسلم ، المرجع الذي يرجع إليه في كل نزاع ، خصوصاً في نزاع سياسي .

لكنهم نسوا الأمر الرئيسي في الموضوع . وهو أن السياسة حين تكون مناقضة في جوهرها للمبدأ الأخلاقي ، فإنها لا تطرح قضية تحل بالقضاء ولكن بالسيف .

ولم يكن علي رضي الله عنه ( الفكر الموضوعي ) الذي يخدع أو الذي ينخدع فقال كلمته المتواترة : إنها كلمة حق يراد بها باطل .

وبعبارة أخرى ، فإذا أردنا استعمال مصطلح آخر نقول إنه في مثل هذه الفضايا يجب تحكيم منطق ( بسكال ) لا منطق ( ديكارت ) .

وبالأقصى التلخيص نقول إذا كان « العلم دون ضمير ماهو إلا خراب الروح » ، فالسياسة من دون أخلاق ماهي إلا خراب الأمة .



## السياسة والأيديولوجية

عن (الثورة الإفريقية) عدد ١٤١  
١٩٦٥ تشرين الأول (أكتوبر) سنة

في مقال سابق ، عرفنا السياسة بشروط ثلاثة هي أدنى ما يحددها من شروط ، ولم يكن تعريفنا لها في الحقيقة إلا مقياساً عجرداً يميزها عن (سياسة) مزعومة ترتكز على تقديرات سافلة ، وتطبيق مشبوه .

هل يكفي هذا التعريف ؟

هل يكفي أن تعرف دولة عملها في ميثاق وطني مثلاً ، ثم تحدد طريقة لوقايتها من أعمال التخريب أو ما يسمى في بعض البلاد (الانحراف المذهبي) ؟ .  
إنني لا أرى ذلك كافياً .

فالشروط السابقة التي أشرنا إليها ضرورية كلها ، غير أنها ليست بكافية ، وهذا ما تدل عليه بوضوح تجربة فرنسا ، بعد ثورتها ، التي تطبق اليوم دستورها السادس بعد إفلان الخسارة الأولى من دساتيرها بوصفها جمهورية .

ينبغي أن نعود إلى تحديد (السياسة) على أبسط صورة باعتبارها عملاً تقوم به الدولة . فمن الواضح أنه بالإضافة إلى الشروط الدستورية التي أشرنا إليها ينبغي على السياسة أن تطابق شرطاً آخر ، غالباً ما يكون غير منصوص عليه إلا أنه أكثر إلحاحاً من سواه . فالسياسة لا تستطيع أن تكون العمل الذي تقوم به الأمة كلها إلا بقدر ما تكون مطبوعة في عمل كل فرد منها . هذا هو الشرط الذي نضيفه هنا .

إن ( الإجماع ) هو بالتالي المقياس الجوهرى الذى يميز سياسة ناجعة . ومن هنا تبدأ قضية الأيديولوجية تطرح نفسها ، لا على أنها مجرد اقتراح يستحسن ، كثيراً أو قليلاً ، في مجال الأفكار ، بل بوصفها مشروعًا حيوياً به يكون للسياسة تأثير حقيقي على الواقع المحسوس في الوطن .

فلنتفحص عوامل هذا التأثير على الواقع ، الذي لا يتسرى - ونحن نكرر هذا - إلا إذا تجانس عمل الدولة مع عمل الفرد .

ولا يمكن لتجانس كهذا أن يتحقق في غير ضمير الفرد ، باعتباره مصالح حيوية مشتركة ، و المسلمات متفق عليها بين جهور من الناس يكون جسم الأمة وإجماعها .

إذا تضاربت المصالح هذه أو اختلفت هذه المسلمات ، فلن تكون السياسة سوى دكتاتورية لا تعرفها بكل أسف كثير من بلدان العالم الثالث ، وهي بالتالي لن تستطيع أن تنسجم في الحقيقة مع مصائر الأمة ولا أن تحقق أهدافها .

وهذه الاستحالات تنتج أولاً عن رفض الأمة تجاه هذه السياسة ، رفضاً يفصل الدولة معنوياً عن الوطن ، وثانياً عن عجز هذه السياسة في التأثير على نشاط كل فرد ، وبالتالي عجزها في تحريك الطاقات الاجتماعية الموجودة في اتجاه معين ، نحو هدف محدد تدركه أغلبية المواطنين .

إن التعاون بين الدولة والفرد ، على الصعيد الاجتماعي والاقتصادي والثقافي ، هو العامل الرئيسي في تكوين سياسة تؤثر حقيقة في واقع الوطن .

وإذا ما تعدد هذا العامل ، فإن القطيعة المعنوية سوف تعزل الدولة عن الوطن وتتشتت الطاقات الاجتماعية ، أو ( والأمر هنا أدهى وأمر ) تتشتتها تشتتياً تكون نتائجه : عدم الانسجام وعدم التناغم ، ومعارضات طاغية في فوضى شاملة ، يسودها شعار ( عليك خاصة نفسك ) ، ذلك الشعار الذي تدين به

فترات الانحطاط والقهقري ، كتلك الفترة التي أطلقنا عليها ( عصر ما بعد الموحدين ) .

ولا يفوتنا أن نضيف هنا ، أن التجانس بين عمل الدولة وعمل الفرد ، في نطاق التعاون الذي أشرنا إليه ، يتحقق في ضمير الفرد ، ويجعل هذا الضمير موضوعاً من ناحية وحاماً من ناحية أخرى .

فالسياسة التي ت يريد تلقين مسوغاتها وأهدافها لهذا الضمير ، عليها أن تجعله حاماً ، يصدر بكل حرية حكمه في مسوغاتها وأهدافها .

وربما استطاعت السياسة أن تأخذ هذا الحكم على حين غرة ، في وقت ما ، خصوصاً حين ترفع شعارات خلابة وتصرح بوعود مغربية .

ولكن - كما يقول رئيس الولايات المتحدة ( إبراهام لنكولن ) - : إن التغيير بفرد ممكن دائماً ، والتغيير بشعب ممكن بضعة أيام ، إلا أنه غير ممكن كل يوم .

والشعب الجزائري الذي ألقى في مهملات التاريخ كثيراً من الأساطير التي استولت منذ سنة ١٩٣٠ ، على منصة سياسته ، يقدم أصدق دليل على صحة رأي رجل الدولة الأميركي .

يبقى إذن على السياسة - كي تتشكل على صورة الحياة الحقيقية - أن تصور أولاً محتواها من خلال العمل الفردي وفي مستوى .

ولا شك أن هذه الواقعية ، هي التي أملت على ( لينين ) ، الشعارات التي اتخذها من أجل تجسيد طاقات الجماهير في خدمة الثورة .

حينئذ بدأ عمل كل فرد روسي - جندي أو فلاح أو عامل - يتجانس مع عمل الدولة السوفيتية على أساس مسوغات فردية ، هي على درجة من البساطة

ولكنها منظمة ، مرتبة ضمن مسْوَع شامل ، ربما لا يكون فهمه متيسراً للجماهير . فلينين ، لم يقدم للجماهير نظرية ماركس ؛ كتابه في ( رأس المال ) على سبيل المثال ، ولكن قدم لها فحواه وترجمته على صورة هي في متناول الإدراك الشعبي ، وقابلة بسبب ذلك ، للتأثير السياسي مباشره ، فأطلق لينين شعاراته المشهورة : « السلم للجندي ، والخبز للعامل ، والأرض للفلاح » .

وقد بدأت الجماهير منذ تلك اللحظة تصبح طاقات ثورية واعية وهي لم تكن قبل ذلك داخل النظام .

ولكن ، هل كان يكفي لتسمر المفهوم الشوري ، دفعة من الشعارات التي أطلقت ، وحققت انضمام الجماهير إليها آملة احتمال تغيرها في الطريق ، كشعار « الأرض للفلاح » عندما تدق ساعة الكلخوز ؟ ! .

إن الايديولوجية التي لا تتضمن - بصفتها أفكاراً موجهة قوية - إلا مصالح عاجلة ، فإنها وإن كانت محترمة ، لن تفتح الطريق لغير سياسة قصيرة محدودة المدى على قدر الشعارات التي دفعتها .

وسياسة بهذه القدرة لا تستطيع ، في المثل الليبي ، الذي ذكرناه للتوضيح ، أن تكون في مستوى عهد المشاريع العظيمة والخن الكبرى ، التي طلبت من الثقة والتضحية ما كان ضرورياً للتشييد الاشتراكي ولواجهة الهجوم الهمتلى .

فالايديولوجية تتطلب إذن خمائر أخرى ، تضمن الوحدة الضرورية بين عمل الدولة وعمل الفرد لإنجاز مهام بعيدة ترتكز على الثقة والبطولة .

والمخائر هذه هي التي تعطى ، حسب جوهرها ، القيمة - الجليلة والمحيرة - للسياسة أمام التاريخ .

وإذا ماتفحصنا هذا الجوهر وجدنا أنه من عنصر أخلاقي وهو متصل بما وراء الطبيعة أي من العنصر النفسي .

فال فكرة الموجهة لسياسة تستطيع مواجهة أهوال التاريخ ، لابد لها أن تكون من هذا الصنف ، إذ المهد المدعوم بصلاحة عاجلة قد يتولى ، ليس فحسب حين تحصل في بعض الظروف خيبة أمل تدفع إلى التراجع والقهقرى ، بل حتى إذا دخل المجتمع بفضل ماحققه ، حالة إشباع يسودها الفتور واللامبالاة .

ففي الحالين كليهما يتعرض المجتمع للانفرادية ، أي لأصناف التزيف . وهكذا لا يستطيع مجاهدة أهوال الزمن إلا جهد تدعه عقيدة لا يعتريها الشك أبداً .

والتاريخ منذ عهد ( الفيران ) في روما ، إلى شهداء بدر ، إلى أبطال ستالينجراد ، ليس إلا شرحاً لهذه الحقيقة .

فالتعاون بين الدولة والفرد ، لابد له من جذور في عقيدة تستطيع وحدها أن تجعل ثمن المهد محتلاً منها كانت قيمته لدى صاحبه ، فيضحى هكذا بصلاحته حتى ب حياته في سبيل قضية مقدسة في نظره .

إن السلوك الذي سمي ( المستخانوفية ) لا يفسر بوصفه عامل إنتاج إلا بهذه الطريقة . فهو المظهر الاقتصادي في حياة مجتمع تحركه فكرة توجيهه تفوق كثيراً الإمكانيات العادلة في ذلك المجتمع .

وإفلاس الاستعمار في المستعمرات كان محتوماً ، طبقاً لقانون التعاون الضروري الذي كان مستحيلاً بين الاستعمار والإنسان المستعمر .

ولا يعني هذا أن الاستعمار لم يحاول مواجهة المشكلة هذه ، بفضل المسلم عن الإسلام ، إلا أنه باء بالفشل ، سواء بمحاولاته ذات الطابع اللا ديني أو ذات الطابع الديني الهدف إلى ( التسييج ) .

لقد كان الإسلام الحصن الذي فشلت تحت أسواره جميع المحاولات ، التي استهدفت سلب الشعب الجزائري شخصيته على مدى قرن من الزمان ، كما كان الحافر الأيديولوجي الرئيسي الذي دعم جهده البطولي خلال الثورة .

ولكي نلخص هذه الكلمات لابد لنا أن نقول : إن علينا العودة إلى الأصول والمنابع التي منها نبع تاريخنا .



## السياسة والثقافة

عن (الثورة الإفريقية) عدد ١٤٢ في

١٦ تشرين الأول (أكتوبر)

سنة ١٩٦٥

في مقال سابق تحت عنوان «السياسة والأيديولوجية» قلنا بخطوة مفيدة ،  
إذ أوضحنا الشروط الضرورية لتجانس عمل الفرد وعمل الدولة ، في وحدة  
عضوية لانفصال أمام أهوال التاريخ .

وحين نتابع التحليل إلى أبعد من ذلك تبدو هذه الشروط بدورها غير  
كافية . وإذا تجنبنا إفراط المستشرق (جيب) في الحكم ، فإننا نلاحظ معه المجتمع  
الإسلامي وهو يعاني منذ القرون الأخيرة ، فتوراً قد نسميه أزمة حياة فقدت  
أسباب التوتر والطموح .

والعلاج حالة بهذه ، كما حاولنا توضيحه فيما سبق ، يقتضي أيديولوجية  
تعطي التوتر الضروري لمجتمع يقوم بإنجاز مهارات كبرى ، لأنها تخلق الفرد  
التوازن ، وهو عكس الفرد المائع الذي يركب مجتمعاً ارخت أوتاره .

وهنا نقول أيضاً ، إن هذا العلاج سيبقى دون ما تقتضيه الحالة ، إذ  
الأيديولوجية ليست سوى سهم يشير إلى هدف ، ويحدد بعض الاتجاه . وهي  
بذلك تستطيع توجيه عمل الفرد وعمل الدولة وربما تتيح لها الوصول إلى الهدف .  
ومهما كان المدف تحطيمياً ، أو كان التوجيه توجيهاً نحو انتشار أمة ، فإن  
باستطاعة الأيديولوجية أن تفتح المجتمع شروط انطلاقه وطموحه .

فالإيديولوجية المفترية استطاعت أن تعطي الشعب الألماني توبراً وصل

درجة فاقت طاقة البشر ، لكننا نعلم من ناحية أخرى أية هاوية سحقيقة أقت به ، هذا إذا لم نأخذ بالاعتبار الاحتلال الآخر .

فلو انتصرت الأيديولوجية الهاوية في العالم ماذا كانت تصنع ؟

فقد كنا نعلم من خلال التصريحات ، أن هتلر يريد أن يفرض على العالم ألف عام من السلم الجرماني ، أي ألف عام يرجع فيها الضمير العالمي إلى الوراء .

فالسياسة إذن تقتضي أكثر من ذلك ، إذ لا يكفي أن تحدد عمل الدولة في اتجاه معين ، وأن يكون ثمة جهاز رقابة ضروري لمتابعة عمليات التنفيذ ، وجهاز حماية للمواطن من اعتداء عمل الدولة نفسه عليه . كما لا يكفي أن تمنع هذه السياسة التوتر الضروري للطاقات الاجتماعية لتبلغ الهدف المعين .

فبالإضافة إلى كل ما سبق ، لا بد أن يكون المدف نفسه متطابقاً مع التطور الطبيعي للأمة ، ومع الظروف العامة التي تحيط بهذا التطور . وأن يكون فوق ذلك متطابقاً مع مصير الإنسانية كلها .

فإذا كانت السياسة تفقد فعاليتها إذا انفصلت عن ضمير الأمة ، فإنها إذا انفصلت عن الضمير العالمي تضيف إلى العالم خطراً فوق الأخطار التي تهدده ، فإذا نظرنا إلى القضية من الوجهة الأولى ، أعني وجهة انسجام السياسة مع تطور الأمة ومع الظروف المحيطة بتطورها ، فإن القضية تطرح علينا منذ الخطوة الأولى مشكلة الثقافة .

أما إذا وسعنا هذا الانسجام إلى ما يقتضيه وضع عالمي ، فإن التوسيع هذا لا يزيدنا إلا ترکيزاً على النتيجة المستخلصة من نظرتنا الأولى .

فتابليون ، لم يكن أثناء إقامته في موسكو ، أي في أحلك أيامه ، منكباً على خرائط تحركاته العسكرية فحسب ، بل إنه انكب أيضاً على إتمام القانون المدني الذي وضعه في بداية عهده وشغلته قضية أخرى كتنوير شارع باريس .

فهل كنا نتصور اهتماماً كهذا لو فصلنا السياسة عن الثقافة؟

إن صناعة<sup>(١)</sup> السياسة تعني ، إلى حد كبير ، تغيير الإطار الثقافي في اتجاه يبني تنمية متناغمة ، عصرية أمة؛ ومن هنا فصناعة السياسة تعني في آخر المطاف ، صناعة الثقافة .

فإذا شيدنا حديقة في مدينة كالجزائر أو القاهرة ، أي إذا غيرنا الإطار الثقافي في أي بلد من بلدان العالم الثالث نقوم بعمل سياسي لا مزيد عليه .

وفي الوقت ذاته ، فهذه الملاحظات - وفي إمكان أي منا أن يلاحظها في الشارع يومياً - تبين لنا كيف تطرح المشكلة في بلد من العالم الثالث ، حيث تكشف لنا تجربتنا التأثير المشترك لعوامل من أصناف ثلاثة :

الصنف الأول وهو يتصل بالثقافة التي نريد صنعها .

الصنف الثاني وهو يتصل بـ (لاثقافة) موروثة نريد تصفيتها .

الصنف الثالث وهو يتصل بشيء نسميه (ماضي الثقافة) وهو يفرض علينا أن نكون في انتباه مستمر تجاهه .

وعلقة السياسة بالثقافة تر حتى بهذا الثالث ، علاقة تتطلب منا إذا فكرنا في (الثقافة) في بلد من العالم الثالث ، أن نفكر في اللحظة نفسها بالقوى غير الوعية التي تمثل (اللامثقافة) ، والقوى الوعية التي تمثل (ماضي الثقافة) ، والقوتان كلتاها تبدوان قوة مشتركة تعمل في المحيط الاجتماعي .

ومن ناحية أخرى ، يجب توسيع المصطلحات ذاتها في مدلولها ، إذ كل منا يعلم أن تشييد مدرسة عمل بهم نشر (الثقافة) كما بهم رفع (اللامثقافة) . إنما إذا نظرنا من زاوية السياسة إلى مشكلة الثقافة ، فالامر أكثر تعقيداً .

---

(١) (صناعة) استعملناها هنا طبقاً لمصطلح ابن خلدون .

فحتى لو كانت المدرسة هي الوسيلة الرئيسية - والقضية فيها نظر - لصنع الثقافة ، وبالتالي لإعطاء السياسة بعدها الوطني والعالمي ، فهذه الوسيلة تبدو غير كافية .

وحسينا لنقتصر بذلك ، أن تذكر أسماء الذين عمروا سوق الانتخابات في الجزائر منذ ثلاثين سنة ، إنهم على العموم لم يكونوا أميين بل تخرجوا من المدرسة سواء أطلقنا عليهم الثقفيين أو (المثقفين )

ينبغي إذن أن نعيد النظر في المدرسة ، وألا ننظر إليها من زاوية التجهيز ، كما ينظر إليها عادة : فالمدرسة ليست المكان المجهز بقاعد ، وبما يكتب عليه ، والسبورة نكتب عليها الحروف الأبجدية ، أو المعادلات الرياضية فحسب ، بل هي قبل ذلك المعبود الذي يستشعر فيه الصير بالقيم التي تكون تراث الإنسانية .

فقد كانت قسمات ( سقراط ) مع مريديه ، هيأت فيها أثينية بлагتها إلى الإنسانية . ومجالس غاندي وهو صامت الساعات الطويلة ، وحوله الآلاف المؤلفة من البشر مدرسة هي الأخرى وجهت إلى ضمير القرن العشرين بلاغ ( الساتياجرها ) .

وما كان هدي محمد صلوات الله عليه بين أصحابه إلا مدرسة بلغت العالم رسالة حضارة جديدة .

فبقدر ما تستعيد المدرسة معناها الأصيل ، تستطيع القيام بدورها الثقافي وبالتالي دورها السياسي ، إذ السياسة حينئذ تكتسب بعدها وطنياً وعالمياً بفضل ما تهب لها الثقافة من تفتح على القيم ، التي اكتسبها الفكر الإنساني عبر الآلاف من السنين .

هناك يتتجانس عمل الدولة مع عمل الإنسانية بعد ما يكون قد تجانس مع عمل الفرد .

## السياسة وحكمة المجاهير

عن ( الثورة الإفريقية ) عدد ١٣٨ في  
١٩٦٥ ( سبتمبر ) ١٨

كي يتحدث الدين إلى الضمير الإنساني ، غالباً ما يستعمل الرموز يعبر بها عن مفاهيم تغيب عن العقول لأنها متصلة بعالم الغيب .  
وحتى علم الرياضة ، يستعمل الرموز في صورة معادلات .

وقد عرفت الشعوب ، من خلال تجاربها الروحية أو العملية قوة هذا التعبير ، فأصبح الرمز وسيلة تعبير ضرورية ، كلما كان التعبير العادي لا يستطيع تبليغ معنى من المعاني بالضبط الكافي ، أو كان التعبير مما لا يستسيغه العرف والذوق .

وثقافات المجاهير كلها ، كونت تراثها من أمثال استعارات وحكم ، لا تعبر فحسب عن حكمة شعوب ضاربة في القدم ، بل إنها تطابق مواقف واقعية معينة تطرأً فعلاً في حياتهم اليومية .

وهكذا يجد كل شعب ، تحت يده أداة متطابقة لمنطق جهابيره ، وقد ينضبط الشعب الجزائري من هذه الناحية ، لأن أمثاله وحكمه وقصصه تكون أداة جدلية على مستوى رفيع .

وإذا أصفيت إلى حديث عجائزنا ، تدرك مدى الأهمية العملية لهذه الأداة .. فعندما يدخل حديث في الضباب ويقاد فحواه يت弟兄 ، تأتيك المرأة

العجز بمثل أو حكمة أو قصة تعيد بها الحديث إلى مجراه وتمسك معناه في اللحظة التي كاد يفلت فيها .

يسمح لي القارئ بهذا التهديد ، فقد بدا لي ضروريًا لأن العنوان نفسه يسوقني إلى التدليل بمحكيات شعبية و اختيار اثنتين منها على الأقل .

كانت جدي تقص لي العديد من قصص جحا ، وإنني لأذكر إحداها لما أرى فيها من دلالة بإشارة واحدة ، على المعنى النفسي والمنهجي الذي أريد إبرازه في هذه السطور .

فقد كان جحا ذات يوم من أيام الشتاء الباردة ، يدفع يديه مع بعض رفاقه ، وبينما هو حول نار مودقة في كوخ من تلك الأكواخ المنتشرة في المرتفعات الجزائرية إذا بالنار بدأت تحمد لنفاد الحطب .

قال الجماعة :

- هلم ، نذهب فنختطب في الغابة .

وهرع كل واحد إلى عدته وتوجه إلى الغابة وكذلك فعل جحا ، ثم رجع كل واحد بجزمة حطب إلا جحا فقد استطعه رفاقه حين لم يعد وقالوا :

- هلموا نر ما صنع الله بجحا .

واقتفى الرفاق أثر جحا في الغابة حتى وجدوه في ناحية وهو يلف حبله حول المئات أو الآلاف من الشجر .

سألوه : ماذا تصنع يا جحا ؟

أجاب بطلنا :

ألا ترونني أريد أن أحمل كل شجر الغابة مرة واحدة ، حتى لا نعود نختطب كل يوم ؟

ذهل الرفاق إعجاباً بجحا وإكباراً له ، بل خجلوا أمام محاولة ضخمة كهذه ، خجلوا إذ لم يأت كل واحد منهم إلا بجزمة ، ثم تضرعوا إلى جحا كي يترك محاولته هذه إلى يوم آخر ، لأن لديهم ما يكفيهم ذلك اليوم بما احتطوا به .

هكذا تفضل عليهم جحا بتلبية رغبهم فرجع معهم ، شامخ الأنف يتدفأ على نارهم دون أن يأتي بعود واحد .

إلى هنا تنتهي القصة تترك لمستعها استنتاج العبرة .

لكن جدي قصت على قصة أخرى ، لا تقلّ عبرة :

فقد كانت عشيرة من العشائر على أهبة الرحيل ، تطوي البيوت وتضع المتاع على جماها ، وأناخ جمل من الجمال فأثقلوه بمتاعهم حتى لم يستطع الحراك .

ثم انتبه القوم إلى دفتي رحا ما هو موجود في أريافنا حتى اليوم ، فقام رجل منهم يضع الرحا على ظهر الجمل والتفت عجوز من العشيرة فقالت عطفاً على الجمل :

- لا تضعوا الرحا عليه بل ضعوها على ظهر جل غيره .

لكن الجمل التفت إليها وقال :

- بل ضعوها على ظهري ، لا ضرر في ذلك إبني لن أستطيع القيام على كل حال .

والاليوم وبعد أكثر من نصف قرن حين تعود إلى ذاكرتي هاتان القستان مع ذكريات عذبة أو مثيرة ، أو حين أسمعها في سر الأطفال ، أجده أن جحا والجمل يعبران عن حكمة واحدة لكنهما من حيث التعبير عنها يختلفان : حيث حسن النية في الجمل وسوء النية في جحا .

إن رمز القستان واحد ، إنها تدلان على العمل المستحيل .

فوقف جحا موقف من يحاول عملاً مستحيلاً فيستغل بذلك عمل الآخرين ، إنه المحتال يستغل سذاجة الآخرين ، بينما يبدو لนาظرهم في مظهر البطل ، إن ضحاياه أولئك الذين يلقبونه بطلأً .

أما الجمل فهو ليس بالمحтал ، لكنه يسخر بنكتة تكشف لنا أيضاً سذاجة الآخرين ، ونكتة تضحكنا من أولئك الذين يضعون العمل في الشروط التي تجعله مستحيلاً .

وبعبارة أخرى . فإن جحا يستطيع أن يقدم لنا درساً في ( البلوتيك ) أو على الأقل يدلنا على أحد أعراضها النفسية . وسيكون درسه مفيداً لمن يريد درساً عن الكسب غير المشروع ، عن الديماغوجية في سوق ( البلوتيك ) .

إن ( رجل الأقدار ) كما يقولون ، أي الزعيم الذي لا ضمير له يعرف المزايدة الديماغوجية لإغواء البُلُه في السوق .

وأعتقد أن جحا قد قدم الدرس هذا للجزائر ، دون أن تستفيد منه خلال الثلاثين سنة الأخيرة ، ولم تستفده منه إلى ١٩٦٥ حزيران ( يونيو ) سنة ١٩٦٥ .

أما درس ( الجمل ) فهو درس في المنهج ، كان لنا أن نستفيد منه خصوصاً منذ الاستقلال ، يفيينا في العمل كيف ينبغي أن تتحقق شروطه ليكون مكناً .

وكان جحا يقول في الحقيقة القول نفسه ، وإنما بطريقة المحتال الذي يقوم بعمل مستحيل عملاً بأنه لا يعمل شيئاً .

أما الجمل فيقوله بصراحة ، ومن حسن النية ، غير أنه يستعمل النكتة . فهؤلئك كلامه أن من يضع عمله في ظروف تجعله فوق طاقته ، يعلم أنه محكوم عليه بـألا يعمل شيئاً . وإن حاول على الرغم من ذلك القيام بشيء فلن يحسن صنعاً .

حينا لو كان الجمل أستاذنا خصوصاً منذ الاستقلال . لأننا كنا في حاجة إلى دروس في منهجية العمل فيسائر مستويات عملنا .

فلنقدر المنهجية أولاً ، في مستوى الحديث المجرد ، لأن كل عمل اجتماعي يقتضي تبادل أفكار بين عدد من الأشخاص .

إن الحوار هو أبسط صورة لتبادل الأفكار ، وهو بذلك المرحلة التمهيدية البسيطة لكل عمل مشترك .

قواعد الحديث إذن لا تخص حسن الآداب فقط ، بل هي جزء رئيسي من تقنية العمل . ونحن نجد هذه الصلة ، بصورة رمزية ، في العهد القديم عندما يقص علينا كيف أصبح عمل القوم مستحيلاً في تشييد برج بابل ، عندما اختلفت ألسنتهم ، ففي هذه القصة نرى كيف تعطل العمل حالما تعطل تبليغ الأفكار بالكلام .

فالقضية إذن لا تخص قواعد الحديث وحسن السلوك في الصالونات فحسب ، بل تخص مباشرة تقنية العمل من زاوية الفعالية .

فحينما يتعد الحديث عن التسلية المخضرة ، يجب أن يخضع لقواعد العمل ، الذي ليس في بداية مرحلة تحضيره ، سوى مشروع في محتوى بعض الكلمات وبعض الأفكار .

وفي هذا المستوى ، يتداخل الجانب الأخلاقي والجانب المنطقي ليكونا معاً العمل الفعال أو العمل التافه .

ولو رفعنا القضية إلى مستوى الأمة لوجدنا أنفسنا نتساءل : هل كان لوطننا أن يسلك الطريق الذي سلكه إلى ١٦ حزيران (يونيو) ١٩٦٥ ، لو أصغى إلى صوت الجمل أو تذكر قصة جحا ؟

وفي هذا المستوى ، نتساءل أيضاً إذا رجعنا ثلاثين عاماً إلى الوراء : هل كان يمكن لأجيال من جها أن يستولوا على المنصة السياسية الجزائرية ، ويلعبوا عليها أدوارهم المشؤومة لو تذوق الشعب الجزائري نكتة الجمل ؟.

حسبنا أن نقول لكم إن جداتنا أعطيننا دروساً عالية في السياسة بقصصهن البريئة ، وهن يسحن بأصابعهن الضعيفة رؤوسنا المتوضدة على ركبهن . ولكنني أرى اليوم وأنا على أبواب الشيخوخة أن هذه الدروس لم تفدننا كثيراً .



## السياسة والبلوتيك

إن العقلية الشعبية التي أوحىت بالعرض السابق من مقالنا ، لم تنصهر فحسب في الأمثال والحكم والاستعارات ، التي أشرنا إليها بوصفها أداة جدلية يستعملها الشعب للإقناع ، بل قد انصرفت أيضاً في كلمات تنطلق انتللاً الرصاص ولها دويه في مواقف الغضب والاستنكار .

فحين تبدو أشياء خلال الحديث تدعو إلى الاستنكار ، فإن هذه الكلمات تحمل السخط والازدراء لبعض الأكاذيب التي يريد من يريدها في حياتنا العامة ، كما يبيث المزيفون زيف عملتهم في المعاملات النقدية .

لقد انتبه الشعب منذ أمد بعيد إلى التزييف الذي به في حياتنا السياسية بعض الدجالين ، أولئك الذين غالطوا الشعب حين بدأ يتخلص فيه من خرافات المرابطين المؤيدين من قبل الاستعمار ، فعوضوا القائم بأوراق الانتخابات ، ووضعوا الرعيم ملتحياً أو أمرد مكان (الشيخ) .

إلا أنه لا يأس من أن نذكر مرة أخرى حكمة (إبراهام لنكولن) : قد يخدع رجل كل يوم ، ويخدع شعب بعض الأيام ، إلا أنه لا يخدع شعب كل يوم .

لم يمر في الجزائر زمن طويلاً حتى انتبه الشعب بعد بعض الاختلالات الانتخابية ، ذات النوع الجديد من التزييف ، الذي أدخل تحت اسم السياسة ، عدداً لا يقدر من جرائم ذلك التعفن ، بعد أن أدت مفعولها المدمر في حقبات مضت ، سيبقى لها إلى يومنا هذا بعض التأثير لأنها لم تتصف بعد .

لكن الشعب الجزائري ، على الرغم من المغالطة الماهرة التي خبيت أمله أكثر من مرة لم يفقد صحوته ، فلم تر عليه مدة طويلة حتى اكتشف الخدعة فيز بين السياسة والصورة التي زيفت عليها فسمى هذه الصورة المزيفة (البوليتيكا) .

إن هذه الكلمة طلقة رصاص تجاه المخادعة والنفاق ، إنها مكنسة كنس بها الشعب المزابل التي تكومت في سوق (البوليتيكا) .

إنها كلمة انتقام وثار ! لأنها تثار لمن تبقى لديه صفاء بصر على الرغم من الاختلاسات التي مرت .

إنها تثار للذين نادوا بالواجبات ، ورفعوا أصواتهم فوق من ينادي بالحقوق فقط ، لأنما الحق شيء يعطي مجاناً .

فالفرق بين السياسة و (البلوتيك) هو ذلك : أولاً .

فعندما يرتفع الصخب في السوق ، وتكثر حركات اليد واللسان ، وعندما لا يسمع الشعب غير الحديث عن (الحقوق) دون أن يذكر بواجباته ، وعندما يشرع بالطرق السهلة الناعمة ، فتلك هي (البلوتيك) .

لقد واجه ماركس في عهده صخبًا كهذا في خصومة مع من ساهم (صانعي الكيبيا المطالبة) ، ومن هنا يتضح لنا أن الصراع بين السياسة و (البلوتيك) قديم جداً ، وإذا أردنا أن نحددهما من الوجهة النفسية قلنا إن الأولى استبطان القيم بينما الثانية قذف مجرد الكلمات .

وال الأولى محاولة تأمل في الصورة المثلث لخدمة الشعب ، والثانية مجرد صرخات وحركات لغالطة الشعب واستخدامه .

ومن الناحية الفنية ف (البلوتيك) ليست مفهوماً محدداً ، ولو لم يضع الشعب الجزائري هذه الكلمة ، ما وجدنا كلمة لتعبر بها عنها . ودراسة ملفها

ليست من اختصاص العلم ، بل من اختصاص القضاء بوصفها جريمة اختلاس . وليس دوغا سبب أن تكون صحيفة قد كشفت عن ارتباعها ، وحاولت تغطيته بابتسامة ، عندما اقترحت في إحدى مقالاتي أن يقدم المحتلسوں إلى المحاكمة أمام الشعب .

فيكل تأكيد ، إن اقتراحي قد صب الرعب على أولئك الذين لهم أسمهم في سوق (البلوتيك) . ومع ذلك فقد كنت ، وأنا أكتب المقالة المذكورة ، أتوقع هذا النثر الذي يظهر بغير توقيع ، ويأتي عن طريق قنوات مخفية تحت الأرض .

إن هؤلاء الذين يزععون حبة الشعب ، ولا يحبون مع ذلك الشخص أمام عينيه في محکته ، وكتابهم في بينهم ، قد قالوا في الحقيقة . وهم لا يشعرون - ما تخفى صدورهم .

ولكن فلنر في طريقنا من الكرام .

فالبلوتيك إذن لا تحدد بصفتها شيئاً له مدلول في عالم المفاهيم ، ولكنها ذات تاريخ طويل في بلادنا ، وفصلها الأخير له دلالة<sup>(١)</sup> .

على أن الظروف قد تغيرت ، ومن بين المشكلات الحادة التي يعرضها على عقولنا هذا التغيير ، أن نراجع أفكارنا في السياسة .

وأول سؤال يعرض علينا هو : ماذا يعني بكلمة السياسة ؟

لتأخذ الكلمة أولاً في معناها المتداول والذي نجده في أي قاموس : هي العمل الذي تقوم به كل جماعة منظمة في صورة دولة . وإنه لتحديد كاف في كل وطن فيه معنى (الدولة) في منتهى الوضوح ، إذ تكون وظيفتها محددة بدستور أو بمقاييس عريقة تضبطها ، كما هو الأمر في إنجلترا .

---

(١) ذكر هذا الفصل في الأصل المخطوط ، ولكن حذف في النص المطبوع الذي نترجمه ولم نجده في ذاكرتنا .

أما في العالم الثالث حيث لا تزال النظم في ورشة الاختبار ، وفي حالة التررين فالمعنى الذي تتكفله تقاليد التاريخ ، مفقود أو غير كاف ، لأن التقاليد نفسها ما تزال في حيز التكوين .

يجب علينا أن نثري مفهوم (السياسة) بما نستطيع من ملاحظات هي في صلب الحياة . ويبقى على أية حال أن السياسة هي العمل المنظم لـ (جماعة) بكل ما تقتضيه وتفترضه كلماتنا تنظيم وجماعة .

فالمجاعة التي تدخل في مضمون السياسة ، هي مجموعة الأفراد الذين تجمع بينهم روابط تاريخية وجغرافية ، تتلخص في وحدة مسوغات ووحدة مصير ، وقد تكون الجماعة بهذا المفهوم (الأمة) .

بالنسبة لهذا المصطلح فالقضية واضحة إلى حد ما . أما بالنسبة لـ (التنظيم) فالامر مختلف . فنحن نعيش في وطن هو دون التكوين والتررين في كل مجال ، أي في الدور الذي يفرض عليه أولاً التفكير في قضية (العمل المنظم) <sup>(١)</sup> .

ولا ينبغي أن نتصور (العمل) فحسب ، بل أن نلم بالنظرية نفسها بسائر الشروط التي يفترضها العمل ، حتى لا يبقى دون المدف ، ولا أن يتعدى حدود المدف ، أي - بعبارة مألوفة - حتى لا تنورط في طرق تفريط أو إفراط .

ففي الحالة الأولى تكون السياسة مشوهة بـ (اللامفالية) ، وفي الأخرى تكون مشوهة بالإجحاف . والعمل السياسي إذن يقتضي في مستوى الدولة شروطاً ثلاثة على الأقل :

أولاً : تصور (العمل) أي تحديد السياسة بأكثر ما يمكن من الوضوح .

---

(١) إبنا حين نطرح هذه القضية بالنسبة للجزائر ، نعلم أنها قضية تواجه كل بلد إسلامي .

ثانياً : تصور وسائل تحصين هذا العمل من الإحباط ، حتى لا يبقى حبراً على ورق في نص الدستور أو ميثاقاً أو مجرد لائحة .

ثالثاً : تصور جهاز يحفظ المواطن من إجحاف العمل ، إذا تعددت - عن جهل أو سوء نية - من يقوم بتنفيذها .

ولنوضح الشرط الأول قد يكفياناً أن نذكر ( شو إن لاي ) عندما صر بهذه الكلمات « إن سياستنا لا تخطئ لأنها علم » .

إننا لنعلم أن العلم نفسه قد يخطئ ، ولكن تحديد السياسة بصفتها ( علماً ) له قيمته النظرية والعملية ، إذ يضمن لها على الأقل ألا تصير ( بلوتيك ) .

أما بالنسبة للشرط الثاني فإن على الدولة أن تدافع عن عملها ، أي عن سياستها ، إذ الرواسب التي خلفها الاستعمار ، وخلفتها ( البلوتيك ) في الوطن قد تجعل من الصعب تفريذ قانون ، هذا إذا لم تعرسه للازدراه وهو ما يحدث أحياناً بكل أسف<sup>(1)</sup> .

ولقد نرى أحياناً القانون في يد من ينفذه ، يتخدنه أداة يقضى بها مصالحه ، والويل إذ للمواطن الذي يكون تحت رحمته ، تحت رحمة طاغية صغير يخضع باسم الدولة لهواه أو لإدارة خفية ، المسكين الذي يرفض الخضوع له ( البلوتيك ) .

ينبغي إذن حماية المواطن من هذا الاختلاس وذلك التحيط ، اللذين من شأنهما أن يضعا المواطن ضد الدولة وضد النظام .

فن مصلحة الدولة العليا إذن أن تضع من أجل المواطن جهاز دفاع يحميه من عملها ، حين يصبح هذا العمل إجحافاً .

---

(1) لم يقل لي أحد عندما نشرت هذه السطور : تعال وأعطنا بيات عن هذا الاتهام الخطير .

والجهاز هذا موجود بصورة دستورية في البلاد المتقدمة ، وعلينا في الجزائر أن نفكّر جدياً في الموضوع .

هذه الشروط الثلاثة هي أقل ما تتطلبه السياسة لتميز عن ( البوتيك ) .

ولكن ليس هذا كل ما في الأمر ، بل هنالك ما هو أبعد بكثير .

ويكفيانا كي تقوم بعملنا على ما يرام ، أن نسير طبقاً لمبادئ لاغن عنها ، ولو أتى نصها الحرف على لسان غيرنا ، أي على لسان من هو على غير سفيتنا .

ولعل ما كنا قد اقترحناه في صدر هذا المقال من مراجعة أفكارنا السياسية قد يستفيد مما قاله لينين :

« إن كل الأحزاب الثورية التي أخفقت حتى الآن ، قد أخفقت لأن الغرور قد استوى عليها ، ولم تكن تقدر ما يكون قوتها ، كما كانت تخشى الحديث عن جوانب الضعف فيها .

أما نحن فإننا لن نخفق ، لأننا لا تخشى الحديث عن ضعفنا وتعلم كيف نتغلب عليه » .



## الفصل الرابع في قضية فلسطين

- عشرون سنة من بعد
- ثمن الوحدة العربية
- لحظة «ال فلاش »
- لحظة التأمل
- هيئة الأمم تدين شعب فلسطين
- مفاتيح الحرب



## عشرون سنة من بعد

عن ( الشورة الإفريقية ) عدد ٢٢٠  
أول أيار ( مايو ) ١٩٦٧

قد يذكر هذا العنوان بعض الناس بالقضية الشهيرة التي كتبها ( دوماس ) ، بينما ليست لي رغبة في أن أخصصه هنا لقطعة من الأدب ، ولكن لذكر مأساة تحين ذكرها في هذا الشهر من كل عام .

إن إسرائيل ستحتفل ، خلال السنة المقبلة ، بالذكر العشرينية لتأسيسها ، ومنذ تسعه عشر عاماً كان العالم العربي ، وهو مأخوذ بالصرخات الصبيانية التي يطلقها ( القاوججي ) ، وهو مغور بدهاء ( جلوب باشا ) ، مسحور ببيان ( عزام باشا ) يضع قدمه في الفخ .

لقد كان الجيش الإنكليزي ، قبل بضعة أيام ، قد غادر يافا على رؤوس الأصابع ، ولم ير أحد في ذلك مأخذًا ، وبالتالي لم ير موجباً للاحتجاج على هذا الجلاء الخالف للعرف الدولي ، بل على العكس من ذلك فربما كان العربي مستعداً لأن يخلع على الجندي الإنجليزي المنسحب طوقاً من الزهور .

فعندها ينتهي احتلال عسكري ، يقضي العرف الدولي أن المحتل لا يغادر المكان قبل تسلیم السلطات إلى سلطة محلية ، تأخذ مسؤولياتها الإدارية والسياسية ، من أجل حماية السكان ، طبقاً لتقليد يؤيده القانون الدولي .

أما إذا انسحب الجيش المحتل ، بلا ذف ولا زف ، فهذا يعني أن في القضية لغزاً ، إذ يبقى السكان في الحقيقة تحت رحمة من له سلاح ، ومن باب أولى تحت رحمة من سلحة الجيش المنسحب .

هذا ما وقع بالضبط في تلك الأيام الأولى من شهر نيسان (أبريل) سنة

. 1928

إن الاستعمار ينسحب .. ولعلك تدرك ما لهذه الأغنية من تأثير سحري .  
على عقول بسيطة عودتها الريمانوجية تسيطر المشكلات فوق اللزوم ... أليس  
كذلك ؟

فلم يكن في نظر القوم موجب للاحتجاج . بل على العكس فقد أطلق الناس للاهتجاج العنان ، غنى كل واحد أنسودة النصر ، ببراءة تشم منها رائحة فقداد الوعي .

لقد عتنى نس س حمى الفرح . وانطلقت أصوات أولى الحل والعقد في ذلك  
العنبر . تتغول ملائكة أو خافتة : إننا ستفصل على "الصهيونية قضاء مبرم !!

رفي تونس ، قام أحد الأفاقين وكن نبيها مترناً على انتهاز الفرص ، فطبع خريطة فلسطين ونشرها - بمئة فرنك للواحدة - لتنتبع عليها العمليات الوهية ، المشار إليها بالسهام الخمس أو الخضراء ( إنني لا أتذكر لونها ) والتي سيقوم بها الطيران العربي .

زيمه . متحف اليهودية سحراً !!

ولكن كان الأمين العام للأمم المتحدة عبد الله ببغداد، يشران عن سعادتها  
ببيانها الذي أصدره في 25 ديسمبر 1947، بمحنة جزءاً من فلسطين.

لقد كدت أنت  
في الجو . إذ كان فاروق هو الآخر . يبرم شاربيه  
غيرت فتوى صدره بعض عمهاته من ذرية

وَلِلَّهِ الْحَمْدُ لِمَنْ يَعْلَمُ بِهِ مُعْلِمٌ

١- ٢- ٣- ٤- ٥- ٦- ٧- ٨- ٩- ١٠- ١١- ١٢-

لكن على العكس من ذلك فإن الأبواب انغلقت في وجه أولئك المجاهدين ،  
وأحياناً بطريقة مخزية .

أما من الناحية السياسية ، فقد كانت القيادة العربية تستطيع بعض الشيء .  
كانت تستطيع مثلاً أن تعلن في وجه العالم جمهورية فلسطين ، إعلاناً يوقف  
الأشياء عند حدها في موسكو وباريس وواشنطن ، أو يكشف عن السرائر  
ويزق القناع عن النفاق الذي استطاعت به الدول الكبرى أن تعرف ، من دون  
أن تريق ماء وجهها بإسرائيل باسم ديمقراطية مزعومة .

فلو أعلن العرب الجمهورية الفلسطينية لقطعوا السبيل على ذلك النفاق ،  
ولكن ياللويل ! كان عبد الله يريد إمبراطورية وفاروق يريد خلافة !!

ولا نريد الحديث هنا عن ذلك الجانب المضحك المبكي - إذ شر البلية  
ما يضحك - عندما تصبح الرصاصات العربية تقتل من يطلقها ، وطلقات المدافع  
تعجز المدافع لأنها ليست على المقياس .

كل هذا كان مبيتاً ، مرتبأً ، منظماً كفصول مسرحية : فالصهيونية لم تكن  
تريد فحسب كسب جولة ، بل كانت تستهدف على الخصوص تحريض الجانب  
العربي ، ويجب أن نعرف بأن هذا الجانب قد تطوع في هذا السبيل ، فمثل في  
المسرحية ( جالوتا ) مزيفاً قائماً على قدمين من طين ، أمام ( داود ) مزيف أيضاً  
لأنه كان مدرعاً بالسلاح .

إن إسرائيل ولدت هكذا ، منذ ما يقارب العشرين عاماً .

ولكن ما الجديد في الموضوع منذ ذلك العهد ؟ .

إن ( الشورة الإفريقية ) نشرت منذ أيام مقالاً لـ ( بن بركة ) ، يصب  
سؤالنا في حاجز آخر من الجمر ، ويضعنا أمام ظاهرة تجعلنا نرى إسرائيل في حد  
ذاتها ، من حيث تطورها ، ومطاعها ، ودورها في العالم .

إن هذا العرض يهمنا قطعاً في حد ذاته ، ولكننا يهمنا أكثر بوصفه مقياساً  
قدره بالتطور الاجتماعي والأخلاقي والسياسي في العالم الإسلامي .

يجب علينا أن نضع جنباً إلى جنب واقعتين : مولد إسرائيل ، وهجرة  
السكان العرب المطرودين من بيوتهم . ونقدر بالموازنة أثرهما في المجتمعين أو  
الأمتين ، دون أن ننسى أن الحدث كان قد اخذ في العالم العربي حجم الكارثة .

ولكن المقدرين لنتائجها ، عدوا وقعه على الضمير الإسلامي سيكون له أثر  
حسن . ومن بين هذه التكهنت نذكر ، على سبيل المثال ، ماقتبته ( الجمهورية  
الجزائرية ) في عدد ٩ كانون الأول ( ديسمبر ) سنة ١٩٤٩ ، تعليقاً على مقالة  
للدكتور ( ناظم القدسي ) فقالت « إن الهزيمة التي حلت بالخليط من الدول  
العربية ، يبدو أنها أيقظت شعوب الشرق الأوسط من النوم الذي غسلاه في  
قياداتهم » .

هذا التعليق يحمل كلاماً لا يخفى ، نبرة تفاؤلية واضحة ، لم تكن خاصة في ذلك  
العهد ، بالصحيفة التي نذكرها .

واليوم ، بعد عشرين سنة ، وفي ضوء مانراه<sup>(١)</sup> نجد أنفسنا مضطرين  
للاعتراف بأن هذا التفاؤل لم يتحقق .

ومن هنا يطرح السؤال : هل كان ذلك نتيجة خطأ خاص بذلك العهد في  
تطور الموقف ، أم حدث بسبب عامل فعل فعله السليبي أثناء الاطراد منذ ذلك  
العهد حتى كانت نتيجته تكذيباً للتقديرات ؟ ! .

إننا نرد الاعتراض الأول ، لأن الدكتور ناظم القدسي لم ينفرد بين الزعماء  
العرب برأيه المعتبر عن استرجاع الوعي الإسلامي ، بعد الكارثة .

---

(١) لم نكن قد رأينا بعد هزيمة حزيران ، لأن هذه السطور كتبت قبلها بشهر .

وأكثر من الآراء ، كانت الواقع نفسها تأذن بالتفاؤل : إن سلسلة من ردود الأفعال الثورية تتابعت حلقاتها مباشرة بعدها .

فال أولى من الثورات وقعت في اليمن في العام نفسه بقيادة عبد الله الوزير ، ثم الثورة التي قتلت على الملكية في مصر شهر تموز ( يوليو ) سنة ١٩٥٢ ، فكانت بذلك تعبّر أكثر من غيرها ، عن الوضعية الجديدة التي أصبحت تسود العقول والآفونس في العالم العربي ، بعد المأساة الفلسطينية .

ثم أتت العاصفة التي مسحت العرش المهاشمي وكتبت حطامه من بغداد ، وبالتالي انتابت اليمن الزوبعة الثورية الثانية ، فأصبح النظام الجمهوري كما يبدو مستقرّاً بصورة نهائية ، على الرغم مما هنالك من تشكّل تبديه الصحافة في الغرب مثل ( لوموند ) حيث ترى الوضع يتتطور نحو استفتاء الشعب اليمني .

ولم يكن إذن من اتخاذ ، منذ عشرين سنة ، موقفاً تفاؤلياً قد تعدد حدود العقول في القضية .

ولكن إذا نظرنا إلى الأشياء ، من الناحية الاجتماعية ، وأخذنا مقياساً للموازنة ، التطور الذي حصل في إسرائيل في الفترة نفسها ، كما يصفه ( بن بركة ) ، فسنجد أنفسنا مضطرين للاعتراف ، بأننا إذا قررنا أن الرأي العربي المتّور لم يتعدّ منذ عشرين سنة القول ، وأنه لم يصرف سندًا بدون رصيد ، فإنه يجب علينا أن نعترف أن ذلك الرصيد قد تبخر .

وليست هذه الحالة الوحيدة ، التي نشاهد فيها تعقيم حدث كبير ليفقد الاطراد التاريجي طاقته التغييرية .

إن مؤتمر باندونج كان أيضاً حدثاً عظيماً ، توقع منه الناس آثاراً كبيرة في العالم لكنه عقم في الطريق ، فلم يلد شيئاً .

☆ ☆ ☆

## ثمن الوحدة العربية

عن ( الثورة الإفريقية ) عدد ٢٢٦ في  
١٢ حزيران ( يونيو ) ١٩٦٧

لقد بدأ العالم العربي برد الفعل على الأحداث الكبيرة التي سببها العدوان الصهيوني في الشرق الأوسط .

إن القلم ليقف في لحظة صمت ، لأرواح الأبطال الشهداء ، الذين سقطوا في الميدان من أجل الوطن العربي الذي استرجع وحدته المعنوية في الظروف العصيبة التي يواجهها .

إن المستويات الكبيرة التي أبرزتها الأيام الخطيرة الأخيرة ، قذفت بالإنسان من حياة يومية سطحية إلى ملحمة كبيرة حجمه فوضعته في مستوى الأحداث .

هذا التغيير النفسي له ، بطبيعة الحال ، أثره في الحياة السياسية : فالمشكلات التي طلما تحدت رشدنا وصدمنا وذوقنا بفرقة العرب ، هذه المشكلات التي استعصى حلها حتى الآن ، تجد الآن حلولاً عاجلة يبدو أنها ستبقى في أيدينا .

إن الخطاب السياسية ، ومواعظ الجامعة العربية لم تتحقق ، طيلة عشرين عاماً ، وحدة العرب ، وإنها اليوم لتحقق في لحظة أمام الشدة ، في الجانب المعنوي على الأقل .

لقد سكتت المشاغبات ، وعدنا لانستمع في الموجات العربية إلا البلاغات يملؤها الإباء .

وسرعة التغيير هذه ظاهرة تلفت في حد ذاتها نظر المؤرخ ، كا لفتت نظر المؤرخين الأوروبيين ، سرعة انتشار الإسلام واتساع رقعته التي أصبحت في أقل من قرن ، تتد من قلب فرنسا بفضل موسى بن نصير وطارق بن زياد ، إلى قلب الهند مع محمد بن القاسم الثقفي ، إلى حدود الصين مع قتيبة .

ونستطيع قياس عجب هؤلاء المؤرخين ، إذا قدرنا في نظرهم المدة التي اقتضها تأسيس أو امتداد الإمبراطورية الرومانية في إفريقيا الشمالية ، بعد قرنين طوilyin من (الحروب الفينيقية) .

ويبدو أن الفرد في العالم العربي ، يستطيع الانسجام مع الظروف الاستثنائية أكثر منه مع الظروف العادبة .

إنه ، إذا حركته فكرة أو قضية كبيرة يفعل المعجزات ، كا دلت الشورة الجزائرية على الظاهرة نفسها التي تتكرر مع اختلاف في الموقع الجغرافي فقط .

وهذا هو بالضبط موضوع تأملنا :

إن شعباً من الشعوب لا يكتب تاريخه فقط ( بالرعد والصاعق ) كا يقول ( نيتشه ) ، فإذا كان لا بد من طوفان وقيام كوارث من كل نوع ، لتنبيه ظلائم وتنشط الجوارح ، فإن ثمن الصفحة من التاريخ سيكون باهظاً جداً .

فمن الطبيعي ، أنه لا بد للشعب إذا مادقت ساعة الخطر أن يكون في مستواها . ولكن الحياة نسيج أحداث كبيرة وصغيرة . والنبي ﷺ الذي كانت له نظرة ثاقبة في الأشياء ، بوصفه أستاذ ينشئ أمة ، كان يعلمها تقدير الأشياء البسيطة التي يستصغرها النظر القصير ، كأنما يريد بذلك ألا يترك الضمير الإسلامي يخلق فوق الأشياء العادبة يزهد بها .

نراه مثلاً ، في عودة له من إحدى غزواته الكبرى ، ربعاً غزوة تبوك ، يقول

لأصحابه رضوان الله عليهم : « عدنا من المجهاد الأصغر إلى المجهاد الأكبر ». .

فإذا صح الحديث فهل يعبر حقيقة عن قلب للمقاييس ؟ .

إتنا نرى اليوم مجتمعات جديدة تتكون وتنمو أمام أعيننا ، ونلمس على الطبيعة اطراط غوها تحت تأثير أحداث لاتنوه كبير لها .

والأحداث كلها - صغيرها وكبيرها - تثري المجتمعات فستنتج منها دروساً .

والأحداث التي يعيشها العالم العربي منذ أيام قد أثرته فعلاً بطريقة تجعله أكثر انسجاماً مع شروط مصيره ووحدته .

وકأننا نرى الثورة الكبرى - التي لم يسبقها مثيل في البلاد العربية . تجتاح هذه البلاد وتغير معالماها النفسية تحت أعيننا ، حتى إن ( الوحدة ) التي دعا إليها كثير من الدعاة ، خلال السنين العديدة دون جدوى ، تتحقق في وضمة عين في هذه الأيام العصيبة لتصبح أثمن ما كسبته الثورة .

إن العرب الذين كانوا يحلمون بها ، والذين يسقطون الآن في الميدان ليشتدد عودها بدمائهم السخية ، أولئك يعرفون ثمنها .

وعليهم الآن أن يعرفوا بأي ثمن سيحافظون عليها ، لأننا - حتى إذا لم نستطع منذ الآن إصدار الحكم النهائي على ثورة لازالت في حيز الاتجاه - نستطيع منذ الآن ، الحكم على مكاسبها . وهي لن تصبح مكاسب نهائية إلا إذا أصبحت المسوغات التي سجلتها في نفسية البلدان العربية وفي سياستها ، هذه الأيام ، القواعد التي تجري عليها حياتهم كل يوم .

إنها لمشكلة الغد ، لأن مالدينا من تجربة ثورية في العالم ، وفي البلاد العربية بوجه خاص ، يجعلنا نقول : إن لكل ثورة ما بعدها ، فإذا ما يكون مواصلة للثورة وإما أن يكون في اتجاه معاكس ينكر لها ويسخها .

وما نخزم به ، أن للاستعمار ، منذ الآن ، خطة مفصلة لمسخ هذه الثورة .  
ليس فحسب في الفترة التي ستتبع العدوان مباشرة ، ولكن حتى في الوضع العسكري الراهن .

ولاشك بأنه سيسعى بكل مالديه من وسائل مادية ، لتوريط العرب في مأزق عسكري أولاً ، ليس فحسب من أجل الحفاظ على كيان إسرائيل ؛ ولكن ، قبل كل شيء ، من أجل تحطيم الوحدة المعنوية العربية التي تحققت هذه الأيام .

ولسوف يصنع المستحيل من أجل إرجاع العرب إلى نقطة البداية النفسية التي انطلقو منها في المعركة ، حتى يغمسهم من جديد في التفرقة السياسية والفوبي الروحية ، بينما نرى أن نكسة معنوية ستكون أشد عليهم من أية نكسة عسكرية<sup>(١)</sup> .

إن ساعة الصفر التي يكون فيها كل أمر مهيأ للبعث والتجدد ، لا تدق كل يوم . لقد دقت للشعوب العربية ، في الدقيقة ذاتها التي ألقت فيها أول طائرة إسرائيلية أول قنبلة للعدوان ، وكان الأقدار تهيئ لهم الفرصة مرة أخرى ، لتصفية روابط عهد الاستعمار .

لقد بارك الله عز وجل هذه القطعة من التراب التي نسيها فلسطين ، وجعلها مهدًا نزلت فيه الأديان ، قبل الإسلام ، وعلى العرب اقتداء بأسلافهم أولاً ، ولأن أبطالهم يستشهدون اليوم على أرضها ، أن يباركواها بما يسترجع وحدتهم .

☆ ☆ ☆

---

(١) كتبت هذه المقالة مباشرة بعد الخامس من حزيران (يونيو) سنة ١٩٦٧ ، قبل الانهيار العسكري على الجبهة العربية .

## لحظة ( الفلاش )

عن ( الثورة الإفريقية ) عدد ٢٢٧ في  
١٩ حزيران ( يونيو ) ١٩٦٧

كما هو متوقع ، فالعدوان ضد البلدان العربية انطلق في اليوم والساعة اللذين  
حددهما الاستعمار في مخططه .

بتواضع تعودناه منه - وهو تواضع لا حاجة لنا إلى شرح دوافعه الخبيثة مرة  
أخرى - نراه لا يضع توقيعه على ما يصنع إلا إذا اضطرته إلى ذلك ظروف قاسية  
كما يحدث في فيتنام .

عما ذلك فهو يتصرف بطريقة أخرى : إنه يهبي كل ما يقلب الوضع رأساً  
على عقب ، يضع القنبلة ثم ينسحب بكل تواضع ، تاركاً لسواء مهمة تفجيرها أمام  
العدسات الكبيرة وأجهزة الإعلام والإذاعة .  
هكذا حدث في إيران ، أيام مصدق .

وفي الكونغو ، أيام لومومبا .

وكما يحدث في نيجيريا الآن .

فالاستعمار يوظف إذن من يضع توقيعه على أعماله ، وموظفيه في الشرق  
الأوسط هو إسرائيل الذي يوقع على كل عدوان في مكانه .

فحينما لا يريد الاستعمار أن يظهر أمام العالم ، يشرع في تكليف سواه وضع  
اسمه مكانه ، وهذه الطريقة أخذت تزداد أهميتها بقدر ما تزداد حساسية الناس  
نحو السلم في هذا العصر .

وإنها الطريقة نفسها التي أوحىت إلى (جونسون)، من دون شك، أن يصرح قبيل الخامس من حزيران (يونيو)، بأن أمريكا محايده من حيث النية ومحايده من حيث القول ومحايده من حيث العمل.

وبعبارة أخرى : إنها ليست هي التي ستفجر القنبلة التي صنعتها ، وأعدتها  
لليوم الموعود ضد العرب ، ولكن على الرغم من شدة هذا التحفظ لم ير أحد  
( جونسون ) يطوي في جيشه شراع الأسطول السادس في شرق بحر الأبيض  
المتوسط .

هكذا رأينا ، يلأ علينا في لحظة ( الفلاش ) إسرائيل أمام العدسات الكبيرة

## ٢٠٢٠: نبذة عن الأعذام .

إن القلم يتوقف ...!

ولقد توقف في المرة السابقة ، في لحظة تفرضها ذكرى الأبطال الذين سقطوا تحت قنابل الغرب وقد كتب على جوانبها إسرائيل .

أما اليوم فإنه يتوقف في لحظة غثيان ...!

فكل ما يحدث من تصفية هو خسارة على حساب الاستثمار .

فقد لاحظنا في الأضواء التي أطلقتها أجهزة الإعلام لحظة (الفلash) ، تلك التقدمية المتبعجة التي خدعت باسم النزعة الإنسانية ، كثيراً من الناس في بلادنا ، أثناء الثورة ، وهي تنضم لجانب إسرائيل<sup>(١)</sup> .

وإن هذا لكتاب لنا في الحقيقة ، إذا خلصنا عقولنا من سحر الأسطورة التي يسمونها (التقدمية) ، وخسارة للجانب الآخر حين تكشف إحدى وسائله في تخدير عقولنا ، وهو منذ اليوم لن يستطيع استخدامها في ظروف أخرى ،

(١) نشير بوجه خاص إلى المثقفين الفرنسيين الذين نشروا بـ*بلاغاتهم* قبيل الأحداث بأسبوع.

خصوصاً في تلك العاصمة العربية التي مجده أكثر مثلي هذه التقدمية تجحاً ،  
ففتشت اسمه على جدران جامعتها ، ولقبته ( ضمير القرن ) .

على أية حال فها نحن أولاء أمام الأمر الواقع : إن ( موشي دايان ) الذي  
كان يؤرخ بلاغاته من تل أبيب ، أصبح يؤرخها من القدس .

وليس لي أن أخلص الموقف العسكري ، فإن رئيس مجلس الثورة قد خصه  
للشعب الجزائري فقال ما قال : إن الغلبة تحققت إلى حين ، للامبراليين حلفاء  
الصهاينة ، ولكن هذا لا يعني أننا خسرنا الحرب في معركة .. إنما لم نخسر  
الحرب .

إن آثار العدوان الصهيوني لا تقف عند حد ما نتصوره اليوم ، فكما توقعت  
في مقالتي الأخيرة فقد أعطينا العدو فرصة ليجرنا إلى مأزق .

وإذا نحن تركنا جانباً الاعتبار العسكري الصرف ، نرى أمرين يلفتان  
الانتباه في الحالة الراهنة ، أحدهما يخص بدايتها والثاني يتعلق ب نهايتها .

لقد شعر كل جزائري بألم ، يوم أعلن نبا المهزيمة ، وعرفت أسبابها الفنية ،  
ونعلم الآن أن هذه الأسباب كانت معروفة منذ اللحظة الأولى ، إذ قضي الأمر  
منذ تحطم الطائرات العربية في مكانها .

ولا أقول هنا سائر ما يحول في عقولنا حول تلك المفاجأة ، إذ تكشفت  
أسباب جعلت النصر الإسرائيلي من الأمر اليسير . ففي وضع كان ينذر بعدوان  
إسرائيلي قريب كان ثمة إهمال في الرقابة والرصد المبكر لمبادرة العدو ، ثم كانت  
لامبالاة في الإعلام ... الخ .

وإني لأتساءل : لماذا لم تعلن القيادة العربية عن تلك الأسباب منذ اللحظة  
الأولى ، أي منذ تحطم الطائرات حتى يتفادى قدر الإمكان الصدمة النفسية في  
الوطن ، عندما يفاجأ بالطامة الكبرى في النهاية .

إن الإعلام عن ذلك كله ، لم يأت إلا في اليوم الرابع من العدوان ، بينما كان الجيش العربي يواجه طيلة أربعة أيام ، العدو من غير وقاية جوية في أرض لا يجد فيها الجندي غابة استوائية تقيه ، كا وجد الجندي في فيتنام .

هل كان من صالح القيادة العربية أن تكتم السر ؟

إن الذين سجلوا اعترافها في اليوم الرابع ، وأصحابهم هذا الاعتراف كقذيفة تصيب صدورهم ، هؤلاء يعرفون أن (السر) الذي يعرفه العدو ، ولا نكشفه للمواطنين هو سر خطير .

إن الصراع النفسي ، أو حرب الأعصاب كا يقولون ، له قواعد لا يجوز الحياد عنها . وإذا لخضنا ما نقول فإننا نلخصه بهذه العبارة : إذا كانت الحقيقة سلحاً وكان الكذب سلحاً ، فال الأولى استعمال السلاح الأول لأن أسوأ نتائجه أقل سوءاً من نتائج الكذب .

ولاشك أن نية القيادة في الاحتفاظ بالسر كانت نية طيبة ، لأنها لا تزيد إزعاج الرأي العام ، ولكنها قدرت الأمر تقديراً خطأ ، إذ الواقع سيكشف السر ، وحينئذ يتعرض الرأي العام إلى صدمة أكبر مما لو علمه من قياداته .

هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى ، فإذا نظرنا إلى القضية في خواتيمها للاحظ أن صحافتنا ما فتئت تتحدث ، في سائر أجهزة إعلامنا عن ضرورة اليقظة والانتباه ، وأصبحت كلمة (حذر) تتردد في كل مكان هذه الأيام .

حسن ! إنه لحسن جداً ..

ففي كل موقف أقل ما يجب على المواطن الانتباه لكل ما يدور حوله في وطنه ، دون حقد على الأجنبي ، ولا ضغط على أحد ، ولا عقلية بوليس ، بطبعية الحال .

ولكن يجب ألا تكون كلمة ( حذر ) كلمة خاصة بعناؤين كبيرة في الصحافة ، وبالمواعظ التي ترددتها الإذاعة ، بل يجب أن يكون الحذر مطبوعاً في سلوك كل فرد ، وخصوصاً في سلوك المسؤولين .

إن وطننا ليس ثكنة يقف فيها الفرد كا يقف الجندي أمام الضابط ، ولكنه في الوقت نفسه ليس قاعة ميسر يقامر فيها من يريد ، بأمن البلاد واستقلالها .

إننا في وضع عصي فرضه علينا الاستعمار ، ولا نبالغ في مثل هذا الوضع إذا ذكرنا المواطن بواجباته ، أو إذا طلبنا من الأجنبي الذي يعيش بيننا ، أن يحترم قوانيننا وأصول الضيافة .

هذه الاعتبارات تأخذ أهميتها من وضع لا نريد أن يتتطور نحو الخاتمة التي يفضلها الاستعمار بل نحو تلك التي نرغبه نحن .

فقد مني الوطن العربي بنكسة عسكرية لاتقص من ميزات أبنائه في القتال ، كا يعرفها الجميع ، ولكن النكسة كشفت عن بعض جوانبه النفسية التي كان لها ضلع في النكسة الأولى في سنة ١٩٤٨ .

ويبدو أن العرب لم يتخلصوا بعد من هذه الجوانب . ولكنهم .. حتى في هذه الحالة ، نراهم قد سجلوا أثراً محموداً ظهر في الوحدة المقدسة التي شاهدناها في أيامنا المثيرة هذه .

وهم إذا احتفظوا بهذا الأثر فيسائر الظروف ، فسوف يحققون آثاراً أخرى في الميدان الاقتصادي والدبلوماسي .

وليس من شك في أن هذا هو السبب الذي جعل إسرائيل ، تلح في التصريح بأنها مستعدة للتفاهم مع كل حكومة عربية على حدة حتى تفرق العرب مرة أخرى ، وهو هدف تستهدفه الآن لتقول بطبيعة الحال ، لكل واحد منهم على حدة إنه أعقل وأفضل من غيره .

وعلى الرغم من هذا كله فالاستعمار يشعر بأنه لم يكسب شيئاً في هذه القضية ، وهو سيدفع في كل شبر من تراب سيناء ثناً غالياً إذا لم تقدر الأشياء تقدير المتجحين .

وقد يستطيع العرب الزيادة في سلبية ميزانيته على الصعيد السياسي بتوثيق علاقتهم الأخوية أكثر فأكثر ، ذلك التوثيق الذي بدأ يظهر منذ بضعة أسابيع . ولعله من الأسباب التي عجلت بالعدوان إذ أنه لم يكن هدف إسرائيل توسيع حدود بقدر ما كان تخطئه روح تخشاه .

على أننا نرى أن الميدان الاجتماعي هو الذي يجب أن تتأكد فيه خسارة الاستعمار . فالعدوان الصهيوني قد استهدف قطعاً شل الجهد الذي تقوم به البلاد العربية في تشييدها الاجتماعي ، فيجب إذن على العرب أن يحققوا انتصاراً في هذا الميدان ، وبالتالي عليهم أن يضاعفوا جهودهم لمواجهة المحاولات التي تسعى لصرفهم عن البناء .

وبقدر ما يتمسكون باتجاههم وبنسقهم في السير ، دون أن يزيدوا أو ينقصوا من سرعتهم بسبب خارجي ، يستطيعون التغلب على الصعوبات ، حتى تلك التي تكون أصعب ما يواجهونه اليوم .

☆ ☆ ☆

## لحظة التأمل

عن ( الثورة الإفريقية ) عدد ٢٢٨ في  
٢٦ حزيران ( يونيو ) ١٩٦٧

إن جريدة الجمهورية القاهرة - حسبما نقلته لنا زميلتها ( لوموند )  
الباريسية - تقترح تصفية الثقافة الغربية في مصر .

لعل المشكلة مطروحة بعبارات أوحى بها الغضب إلى محرر مستعجل .  
ولكنها إذ طرحت على أية حال ، لابد من ضبط صيغتها . وحسبنا أن نذكر هنا  
أننا تعودنا الإنصات بكل سمعنا إلى سائر الأصوات ، خصوصاً الأصوات الغربية .

فمنذ ( لورانس ) الذي كان يعدنا بـ ( مملكة عربية ) ، في الوقت الذي كان  
زميله ( بلفور ) يعد بتأسيس وطن يهودي بفلسطين ، كم ساحرة قد سحرتنا  
بكلامها ... فأنصتنا وسمعنا !!.

و ( ضمير العصر ) ذلك الصوت الذي نقش اسم صاحبه على جدار جامعة في  
عاصمة عربية ، لم يأتنا صاحبه وحده من باريس ، بل نحن الذين دعوناه .

وإذا ما أردنا سر أغوار هذه القضية يجب أن نقول إن هذه الانحرافات  
ترتبط بأشياء معينة ، لن تزول إلا معها .

فحين كان الطالب الياباني يذهب إلى الغرب في أواخر القرن الماضي ، كان  
يذهب ليتعلم التقنية ، مع الحفاظ المتشدد على أخلاق بلاده ، كما سيذهب بعده ،

ذلك التلميذ الصيني المتواضع ( نسيان هماسين ) ليتعلم في مختبر ( جولييو - كوري ) بياريس ، وليعود لبلاده بالمعلومات النووية التي تدهش العالم اليوم .

بينما غالباً ما يحدث للطلاب ، الذي يذهب من بلادنا ، أن يعود بشهادة ولكن بعد أن يترك روحه في مقاهي أو خمارات الحي اللاتيني أو في السوادي الوجودية بـ ( سان جرمان ) .

ينبغي أن نتأمل هذه الأشياء التي تفسر لنا اليوم إلى حد كبير مانحن فيه . وعلىينا الصمت أيضاً ، إذ بينما كنا نتصت لأصوات غيرنا أو نتكلم ، كانت الأشياء الخطيرة التي عشناها في الأسبوع الماضي تتهيأ .

فالآن حان لنا أن نعود لأنفسنا ، في موقف يفرض علينا لحظة تأمل عميق . ينبعي أولاً أن نحدد بدون تردد أو ليس موقفنا الأخلاقي بالنسبة للحالة الراهنة .

إن لنا لعبرة في بعض فصول تاريخ المسلمين ، فعمر بن ياسر في واقعة صفين ، التي كادت تكون قاصمة كان يقول : « والله لو ردونا إلى صحراء هجر لبقيت على يقيني أننا نقاتل على حق وهم على باطل » .

فحين نحدد هكذا بهذا الوضوح ، لم يبق مجال للتولى والقهقري ، حتى لو صارت الأرض تدور في الاتجاه المعاكس فما علينا إلا أن نواصل طريقنا .

والاليوم لا يجوز للعرب التردد في موقفهم أمام الحالة الراهنة ؛ من دون تردد أو تراجع سنبقى مهينين على كل مانستنتجه من تأملنا ومن استعادة رشدنا .

وإذا ما كشف لنا تقدنا الذاتي أخطاء ارتكبناها ، تقضي علينا بالتحسر والندم فليكن ولنشرح صدورنا للندم ...

عندما لن يكون تقاعساً عن مواصلة الكفاح ، بل هو المأذن على مواصلته مع شعور أشد رهافة بمسؤوليتنا ، وتصور أكثر وضوحاً لجوانب الضعف فيما والأخطاء التي تسببت في الارتخاء الذي طبع المرحلة السابقة .

وبعبارة أخرى : من يندم يتقدم .

وكم نود لو يعود العرب إلى أنفسهم فيحاسبونها حساباً ينجيهم . فالأشياء التي نواجهها ثقيلة ، وتفرض علينا لحظة تأمل شامل ، لا هواة فيه .

إن ساعة الحقيقة قد دقت في العالم العربي ، كما دقت في أوروبا في شهر حزيران ( يونيو ) سنة ١٩٤٠ ، وكما تدق كل مرة يكون فيها للمرء حساب مع نفسه .

ولا يجوز لنا كل مرة نشعر فيها بأننا نختنق بحقيقة أن نبتلعها مع ريقنا بسبب اعتبارات شكلية .

إن ساعة الحقيقة قد دقت في العالم العربي ، وإنه من حسن حظه ، في المأزق الحرج الذي يجد فيه نفسه ، أن يغتنم الفرصة لخاستها حساباً شديداً أي إلا يقف في منتصف الطريق في مراجعة الأخطاء .

إن للحالات المرجة فضلاً ، حين يتحرر فيها المرء من بعض العقد ومن مراعاة الشكليات ، ويستطيع المضي في تأمله إلى أعمق الأشياء ، من دون تحفظ دبلوماسي .

وهي فرصة استثنائية لا يجوز إهمالها ، بل يجب على العالم العربي أن يغتنمها وقد رأينا أمم أخرى تقوم بهذه الحاسبة طيلة ستة أشهر ، يوم أعلنت الصين بعد انتصارها ماسته ( حملة الاعتراف ) ، ونعلم ما كان من أثر هذه المعالجة في أمم مثل ربع الإنسانية .

فلو قام العالم العربي بوضع ميزانيته ، وفتش في كل ركن من بيته ، ولو راجع ضميره من دون أي تلطيف ، لشاهد معجزة تبرز من اعترافه ، تدهش العالم وتدشه هو نفسه <sup>(١)</sup> .

وينبغي ، خاصة ، أن نعيد بكل اهتمام قراءة المأساة التي سجلها التاريخ هذه الأيام ، ونطلب من كل كلمة ومن كل سطر أن يعطيانا ما يكتنان من سر . فنترك إذن الأشياء تحدثنا بنفسها بلغتها وبكل بساطة ، دون أن نفرض عليها رقابة أو تزييناً .

ماذا عساها تقول لنا الأشياء ؟

إن أغلب الأخبار الواردة في الصحافة الغربية ليست صحيحة ، وتبدو بكل وضوح أنها أعدت من أجل أن تزيد في الفوضى واللبس . اللذين استوليا على العقول اليوم في العالم العربي ، كأنما تزيد جهات خفية وضعه أمام قدر محتوم ، حتى تتخذ ردود أفعاله اتجاهًا معيناً .

إنما تبقى لدينا حقيقة لانزاع فيها ، هي أن الجهاز الفني الحربي لم يكن له في الجانب العربي - أي تأثير في المعركة .

وبحانب هذه الحقيقة ، حقيقة أخرى لعلها تلطف الأولى : فالعدوان الصهيوني انطلق من دون إعلان حرب ، وينطئ من يوازن ذلك بواقعة ( بيرل هربر ) ، فهذا محضر تزييف للتاريخ ، إذ لم يبدأ الأسطول الياباني قصفه ضد القاعدة الأمريكية المذكورة في شهر كانون الأول ( ديسمبر ) عام ١٩٤١ في اللحظة التي كان فيها سفير اليابان بواشنطن يسلم إعلان الحرب إلى البيت الأبيض .

---

(١) إن هذه المقالة وأخواتها في الأيام التي تبعت النكسة ، لفتت النظر على عكس ما كانتأتوقع ، فقال لي سفير الجمهورية العربية المتحدة : إنها تحمل لهجة شديدة علينا ، قال ذلك بلهجة العتاب غفر الله له .

فالقضية تختلف تماماً عما وقع صبيحة الخامس من حزيران (يونيو) الأخير : فـ (موشي ديان) وشريكه بواشنطن ، كانوا وحدهم قادرين على تحدي العرف الدولي ، وقد بادروا إلى القصف دون أي إخطار موجه للخصم .

إنما ذلك لا يعفي هذا الخصم من مسؤوليته العسكرية ، ولا يشفع له إذا كان جهازه للرقابة والدفاع لم يتحرك صبيحة الخامس من حزيران ، بينما كان الوضع على شفير الحرب منذ انسحاب قوات هيئة الأمم من (شرم الشيخ) .

وما يلفت النظر ، أن أبواب النذير لم تنطلق في القاهرة إلا بعد عشرين دقيقة من القصف الأول للطيران الإسرائيلي لمطارات الجمهورية العربية المتحدة . وأجهزة الرادار لم تتحرك : « إنها أشنع كلمة سجلها التاريخ في المأساة ، وكم من كلمة أخرى تجب قراءتها وتستحق التأمل » .

ولكن .. إننا نعفي أنفسنا من موافقة قراءة نص لم ينته التاريخ نفسه من كتابته . إن مصير الآلاف من الأسرى العرب بين أيدي الصهاينة - عفواً بين أيدي ضحايا معتقل (داخاء)<sup>(١)</sup> - لا يزال مبهماً .

وبعد ذلك ، سنشاهد بعض المواقف (الإنسانية) المعدة للإعلام ، ولعلنا سوف نرى على الشاشة ، (موشي ديان) يوزع الخبز والدواء على لاجئين مطرودين من بيوتهم كما طرد إخوانهم سنة ١٩٤٨ .

وفوق هذا كله سرى الوقفة الإنسانية الجديدة (التقدمية) في الغرب ، إن رأيناها منذ أسبوعين فقط تقف بجانب الصهيونية ، معلنة أنها تدعم كفاحها العادل . فلا تستغرب أن نراها غداً - وربما اليوم - توجه نداء إنسانياً من أجل اللاجئين والأسرى العرب .

---

(١) هو (داخاو) : مدينة قرب (ميونيخ) اخذ منها النازيون معتقلأً كبيراً .

إن اللحظة تفرض أن نسد أذيننا وخاصة أنوفنا حتى لا نشم رائحة هذا النفاق . يجب أن نفرض الصمت والتأمل والعمل ، لأنه ليس لدينا من الوقت متسع لنسمع ثرثرة الآخرين وخصوصاً ثرثتنا .

في الحقيقة إذا كان الصمت من ذهب ، قبل المأساة ، فإنه اليوم من الذهب المضفي .

يجب على العرب ، في الوضع الراهن ، أن ينظموا سلوكهم تنظيماً لا يتركون معه ما يستغله العدو : يجب أن تكون جبهتهم في الخارج كالبنيان المرصوص في ترتيب سياسة البترول ، حتى يكون له دور فعال في الملابسة الدبلوماسية الراهنة ، وفي الداخل يجب عليهم تنظيم دارهم ، لأن الدرس لا يكون مفيداً إذا بقي الوضع كما هو ، وقد أدانته بشدة الأحداث ذاتها .

لقد قلنا في المرة السابقة ، إن كلمة ( حذر ) يجب ألا تكون فقط كلمة تتحلى بها الصفحات الأولى من جرائدنا ، والسطور الأولى من خطاباتنا ، بل يجب أن تكون قاعدة يراعيها في سلوكه : المواطن والمسؤول معاً .

وإذا قلنا ( قاعدة ) نعني بذلك شيئاً يطبق في الحين وتكون له نتائج عاجلة .

إننا لن�텵 لننشر قائمة ( أصدقاء الصهيونية في العالم الغربي ) المعلقة على جدران شوراعنا . ولكن ... عفواً أين قائمة ( أصدقاء الصهيونية ) الذين يتفسحون في شوارعنا ؟

يجب ألا يوضع المحراث قبل الشiran . وعلينا بهذه المناسبة أن نحيي الأصدقاء الأجانب المتعاونين معنا ، ولكن نقول لهم في الوقت نفسه كا تقول لأنفسنا : « يجب أولاً أن يحترم النظام في دارنا ويسود » .

فالعرب بحاجة إلى النظام كي يستعيدوا في الوقت المحدد كل ماتحطط من قيم معنوية أو مادية بسبب العدوان الصهيوني .

و قبل كل شيء يجب عليهم أن يأخذوا في الحساب كل معطيات المأساة ، حتى يتخدوا الموقف البطولية التي يقتضيها الوضع ، و كي يصدروا عن دراية حكمهم على كل من وجبت إدانته بغير ضعف أو توانٍ .

إن الوضع لا يسمح بالتنازل عن أية جريمة .

فالاستعمار بالمرصاد كي يلفتنا عن وجهتنا بالوسائل كلها في هذه المرحلة ، حتى لا يسمح لتأملنا ولجهدنا أن يأتيا بثارها .

ومن المؤكد أنه يجعلنا في المشكلة الداخلية ، باسم أولويات ينخدع لها بسهولة سذج العقول . بينما هذه المشكلات ، رأس القائمة ، في سائر الظروف وخصوصاً في الحالة الراهنة .

فحين كان عمر رضي الله عنه يواجه أعظم ملابسات التاريخ الإسلامي كان يقول : « والله لو سقط جذع إبل من جسر من جسور دجلة لخشيت أن يحاسبني الله عليه » .

وعندما كان نابليون في غمار الحملة التي قادته إلى موسكو كان ، وهو يعيش أسر أيامه ، منكباً على تخطيط التنوير في شوارع باريس .

تلك عظمة المشكلات الداخلية في نظر عظماء التاريخ ، وهم يواجها :  
الوقت نفسه أخطر مشكلات زمانهم .

ففي الحالات الصعبة ، ليس من العقول أن يقلع القذار بعربات نساج .  
الأولى بدعوى أنه قطار سريع ، بل يجب أن يحرك سائر العرب ، و ذلك من أولوية إلى أولوية .

والنبي ﷺ يدلنا على هذه الحقيقة في الحديث الشريف : « من كانت بيده غرسة ي يريد غرسها وقامت الساعة فليغرسها » .

هذه الوصية لمن يتولى الغرس من المسلمين ، يجب أن يتأملها ويستفيد منها كل مسلم ، حتى لا يبقى بيده إلى ساعة النشر والحضر ما يريد غرسه اليوم ، بدعوى أنه كان في ظرف غير يسير ، أو أن الساعة قد حلّت .



## هيئـة الأمـم تـدين شـعب فـلـسـطـين

عن ( الثورة الإفريقية ) عدد ٢٣٠ في  
١٠ تموز ( يوليو ) ١٩٦٧

إن هيئـة الأمـم أـصدرـت حـكمـها ، فـأدـانـت شـعب فـلـسـطـين ، وهـكـذا يـنـتهـي  
بـالـنـسـبـة إـلـيـنـا أـسـبـوـعـ الغـيـانـ .

إن الأمـلـ المـفـرـط يـحـرـرـ منـ الـأـلـ ، وـكـثـرـةـ السـأـمـةـ تـحـرـرـ منـ الغـيـانـ ، كـاـيـؤـدـيـ  
الـظـلـمـ فيـ درـجـتـهـ القـصـوـيـ إـلـىـ التـحـرـرـ ، وهـكـذا نـعـودـ إـلـىـ اسـتـخـدـامـ قـلـوـبـنـاـ وـشـعـورـنـاـ  
بـطـرـيـقـةـ مـجـدـيـةـ ، بـعـدـ أـنـ شـلـهـاـ الـوـاقـعـ الـمـرـيـرـ ، وـنـسـتـطـعـ حـيـنـئـذـ الـحـكـمـ عـلـىـ الـوـاقـعـ  
بـعـقـلـ رـصـينـ .

وـهـيـئـةـ الأمـمـ لـمـ تـصـدـرـ حـكـمـهاـ عـلـىـ الشـعـبـ الـفـلـسـطـيـنـيـ فـحـسـبـ بلـ إـنـهاـ أـغـضـتـ  
فـلـمـ تـلـفـظـ كـلـمـةـ وـاحـدـةـ عـنـ الـأـعـمـالـ الـوـحـشـيـةـ ، الـتـيـ طـرـدـتـهـ مـنـ دـيـارـهـ الـتـيـ اـسـتـقـرـ بـهـاـ  
مـنـذـ آـلـافـ السـنـينـ .

إـنـهـاـ لـمـ تـحـكـمـ فـقـطـ عـلـىـ ضـحـيـاـ النـابـالـ ، وـعـلـىـ مـنـ وـقـعـنـ ضـحـيـةـ اـعـتـصـابـ  
مـقـيـتـ ، وـعـلـىـ أـوـلـئـكـ الـذـيـنـ اـقـتـمـتـ بـيـوـتـهـمـ ، غـدـاءـ عـدـوـانـ بـدـأـ مـنـ دونـ  
إـعـلـانـ حـرـبـ .

لـقـدـ حـكـمـتـ عـلـىـ نـقـسـهاـ أـيـضاـ وـهـيـ بـغـيرـ شـكـ تـكـتـبـ صـفـحـتـهاـ الـأـخـيـرـةـ فيـ  
الـتـارـيـخـ . فـالـعـاصـفـةـ الـتـيـ اـكـتـسـحـ الـأـرـضـ الـعـرـبـيـةـ فيـ الـشـهـرـ الـأـخـيـرـ ، قدـ أـمـاطـتـ  
عـنـ وـجـهـهـاـ قـنـاعـاـ حـجـبـ حـقـيـقـتـهاـ عـنـ الـأـبـصـارـ .

فـأـوـلـئـكـ الـذـيـنـ تـقـنـعـواـ وـتـزـيـوـاـ بـزـيـ الـقـضـاـةـ قـدـ ظـهـرـواـ عـلـىـ حـقـيـقـتـهـمـ ، وـالـشـعـرـ

غير الطبيعي الذي كان يكسو رؤوسهم ليتحمّل بياضه وقار الشيوخ ، قد طار وكشف عن وجوه ذات ملامح مريبة .

إن الظرف يعطينا أولاً الفرصة لللاحظة بأن في المكره درجات : فالقرصنة قرصنة في سائر الحالات .

والذي يضع الخنجر على رقبتك ، ويأمرك بكل وقاحة ، أن تعطيه ما عندك ، مفترض سارق ولاشك في ذلك .

والذي يتزيا بزي ( الراهب المسؤول )<sup>(١)</sup> أو يلبس إحرام الحاج ، وبهذه سُبحة ، ويرصدك في منعطف الطريق ، أو في ركن الشارع ليغتالك ويسكب متعاك ، هو أيضاً مفترض سارق .

ولكن على أية حال ! ألسنا إذا تبصرنا في الأمور أبعد من سطحها ، نرى أنفسنا محدين إذا قلنا عن الأول : ياله من مفترض عفيف .

لقد تحدث الناس ، ولعلمهم ما زالوا يتحدثون - وربما من أجل تصنيف توراة جديدة - عن العناي الذي عاناه اليهود في حكم هتلر . وتحدثوا بوجه خاص عن حكمة ( نورمبرج ) التي تحكم على اليهود باسم عنصرية لا تكتم اسمها .

ولكن .. هانحن أولاء اليوم ، نرى حكمة ( نورمبرج ) بين جدران هيئة الأمم ، تحكم على الشعب العربي الفلسطيني باسم التوراة الجديدة !

إن مسوغات الحكم ، لاقت بصلة - تقرؤها في الحكم ، أو نرى أثرها فيه بكل وضوح - إلى العنصرية والتعصب الديني .

ولاقت بصلة نجدها في نص الحكم ، إلى إرادة القوة التي أملت بتأسيس إسرائيل بوصفها رأس جسر أعد من أجل غaiات استراتيجية ، في احتلال حرب

---

(١) كان هذا النوع من الرهبان موجوداً في أوروبا في القرون الوسطى وكانوا يتسلون بعيداً .

عالمية ثالثة ، ولأغراض سياسية تقف سداً في طريق وحدة البلدان العربية التي لا تقدر على شيء ما دامت الوحدة غير موجودة .

فليس من الضروري أن نذهب إلى أبعد ، بل نحن منذ الآن نستنتاج نتيجة : فالمحكمة المحتلية هيئتها العنصرية ، الصبيانية ، لن يكون لها في تاريخ الإنسانية الأخلاقي الأثر الذي سيكون لمحكمة ( نورمبرج ) الجديدة التي أدانت شعب فلسطين باتفاق قضيته ..

ولعل الحكم المقوت الذي أصدرته بتصويتها ضد العرب ، يطلقنا من بعض قيود تفرضها علينا اللياقة ، لنتحدث ببعض الحرية عن الوضع المتسم بالخلط والشبهات ، الذي انغمس فيه العالم الثالث منذ عدة سنين والذي يفرض عليه مراجعات مؤلمة .

إننا نذكر بوجه خاص أن إسرائيل لم تجد نفسها مضطرة إلى إلغاء بعض مبادئها ، ثناً للحصول على صدقة الكثير من دول العالم الثالث وما يسمى بالعالم الحر .

إنها لم تتنكر لصفة من صفاتها إرضاء لأحد ، بل ظهرت للجميع على حقيقتها كا هي بل شددت في الظهور كذلك ... في وجه العالم ... فلحدوه ومؤمنوه تكلموا بلغة واحدة أثناء الأحداث .

إنهم قاموا كلهم على جبل سيناء ، في لحظة خشوع وقنوت ، أمام توراة منشورة حملتها دبابة .

وفي اليوم الأول من العدوان ، وجه ( موشي دايان ) إلى الجيش هذه الكلمات :

« إن جنود السماء تقاتل معنا » .

ونحن لانشك في صحة هذا البلاغ ، إذ لم تنقله من صحفتنا ، بل من صحفة الغرب التقدمية التي لا يجوز فيها الشك فيما تنقل عن تل أبيب .

وعليه ، فإن إسرائيل لم تتنكر لشيء من حقيقتها ، بل أظهرتها كما هي للعالم ، ولسنا في هذا ننتقدها ، بل على العكس ، فنحن نخترم عقائد الآخرين . إنما نريد ، في تحليل وضع معين ، أن نأخذ بعين الاعتبار سائر العوامل التي كان لها فيه دور أي دور .

فاستعمال النابالم لا يفسر فقط حسب نظرية ( لود ندروف ) في قيادة ( الحرب الشاملة ) ، فهو مرتبط بعوامل نفسية لا يجوز إهمالها ، ليس فحسب بسبب دورها الديناميكي في الأحداث ، بل في نظرنا ، لضبط معناها السياسي بصورة أكثر .

لقد كان لهذه العوامل دور ، حتى في مداولات هيئة الأمم الأخيرة ، أو في إدانتها شعب فلسطين كما فضلنا أن نقول .

ولعلنا نفسح المجال هنا لتعجبنا من الجهد الذي بذل في الأيام الأخيرة ، من أجل إقناعنا بأن المداولات لم تكن تتطوّي على أي شيء يمتد إلى الدين ، أو العنصرية<sup>(1)</sup> .

هل نصدق هؤلاء المحامين عن نزاهة ( موشي دایان ) في الموضوع ، أم نصدق ( موشي دایان ) نفسه الذي يكذّب بأعماله وأقواله ..؟

إننا نأبى - وقد استطاع ( موشي دایان ) على الجبهة العسكرية أن يستخدم الشيفرة العربية التي حصل عليها عن طريق خونة متورطين - أن نستخدم الآن

---

(1) يذكّرنا هذا الموقف بأخر عندما كتبت قبل الثورة المزائرية ، مقالاً بمناسبة إبعاد مولاي ( محمد الخامس ) تحت عنوان ( حقد على الإسلام ) . انظر كتاب ( في مهب المعركة ) ص ٥٩ ، دار الفكر - دمشق ١٩٨٧ ، حيث أدرج هذا المقال .

على الجبهة الايديولوجية أصواتاً عربية تشهد له ، عن علم أو غير علم ، بالزاهدة .

يجب أن نترك هيئة الأمم تحمل مسؤولياتها كاملة أمام التاريخ .

إنما ينبغي أن نلاحظ بأن هذه المسئولية لا تخص أمريكا وحدها ، بل تخص إفريقيا أيضاً ، تلك التي التفتت عن قضية عادلة في لحظة حاسمة ، وضحت ، بتتصوityها ، بوصفها شعباً من العالم الثالث على مذبح ( مولوخ ) .

فقبيل ( الإدانة ) كنا نقرأ في مجلة أسبوعية تنتسب لإفريقيا ، على الأقل في عنوانها ، مقالاً عنوانه ( صمت إفريقيا ) يعبر عن الحقيقة .

أما بعد الإدانة فكنا نعلم أن إفريقيا - عدا ثلاثة دول أو أربع - قد أسممت في إصدار الحكم على شعب فلسطين .

لقد كتبنا منذ بضعة أسابيع ، أن العرب خسروا معركة عسكرية ، بسبب تواطؤ أمريكا في القضية ، والآن يجب أن نقول : إن العرب خسروا معركة دبلوماسية بسبب تواطؤ إفريقيا هذه المرة .

إنما بكل أسف لا بد أن نلاحظ في الوقت نفسه أننا حصدنا ما زرعنا .

ولابد أن نعود إلى الوراء بعض الخطوات ، لنرى كيف ساعدنا الاستعمار في لعبته في العالم الثالث ، وبالتالي ساعدناه ضد أنفسنا .

ففي عام ١٩٥٥ اجتمع المؤتمر الأفريسيوي الأول ، وإننا لنذكر ما أثار من آمال في العالم الثالث ، ومن استياء في المعسكر الإمبريالي .

وقد استطاع هذا المؤتمر فعلاً أن يجعل الإمبراطورية الاستعمارية سابقاً ، جبهة ضد الاستعمار يحركها روح باندونج ، وما زاد في أهمية الأمر أن هذه الجبهة حددت لنفسها خطأً سياسياً أسمته ( الحياد ) .

ولكي تصور مدى هذه الكلمة ، علينا أن نتصورها في فترة يسودها مناخ الحرب الباردة ، ومن هنا نستطيع أن ندرك سائر المسوغات التي كانت تدفع الاستعمار إلى إحباط هذا التجمع الخطير لشعوب العالم الثالث ، وبذل سائر جهوده لإحداث التشققات في البناء ، وافتعال الانشقاقات في الجماعة .

ولنتساءل : ما هي الطرق التي كانت تسمح له بذلك ؟

لم يكن في استطاعته ، بطبيعة الحال ، أن يقول للشعوب الإفريقية الآسيوية : تفرق ! أو يأمرها بتذكر علني لما قررت ، وبالكفر به ، وبالردة ! حتى لو استجاب له بعض الرعماء لنادت الشعوب : بالخيانة .

لم يكن الاستعمار إذن ليتبع طريقاً مسدوداً يؤدي به إلى مأزق ، وهكذا اتخذ سبيلاً آخر .

إن الأهمية الأيديولوجية لمؤتمر باندونج ، كانت في أنه قد وضع جسراً يربط بين إفريقيا وأسيا كما يbedo في عنوانه وهذه أهمية خطيرة بالنسبة للمعسكر الإمبريالي .

ولا أقول هنا ، كل ما قيل عن هذا الجسر في الصحافة آنذاك ، إنما ما يهمنا قوله هو إن اهتمام الاستعمار بتحطيمه كان اهتماماً بليغاً .

وهكذا ولدت منظمة الدول الإفريقية ، التي لم تكن سوى بنت سفاح للاستعمار ، وإفريقيا التي ولدتها دون أن تعلم من هو أبوها ، ودون أن تعلم أن مولدها لم يأت إلى هذا العالم إلا من أجل التفريق بينها وبين آسيا .

كان عملاً دقيقاً رقيقاً يجب الاعتراف بذلك .

ولكن الأمر الذي يهمنا ، هو أن الأوطان العربية ساعدت على إنجازه بطريقتين :

أولاً : لأنهم زهدوا ( هل زهدوا فقط ) في تمنية روح باندونج ، بما لديهم من وسائل ، وفي مستوى مسؤولياتهم ، حتى يصبح محسناً من سائر المفاوضات المكشوفة ، أو التي تسرى تحت الأرض ؟ وأضيف بأننا لو قدرنا مسؤولياتهم ، فقط لوجود ( السكرتيرية الدائمة لتضامن الشعوب الإفريقية الآسيوية ) في القاهرة لعدتنا مسؤوليتهم شيئاً له وزن . بينما لو سألنا المسؤول العربي عن حصيلة مهمته الأفريقيبة أثناء إشرافه على السكرتيرية ، فإنني أشك في أن تكون هذه الحصيلة إيجابية .

وعليه فمنذ البداية لم يفعل الاستعمار شيئاً سوى أنه استغل سائر الثغرات ومن بينها ثغراتنا نحن العرب .

وإنني أذكر على سبيل المثال تصريح إحدى الشخصيات العربية التي حضرت جلسة هيئة الأمم الإفريقية بالدار البيضاء سنة ١٩٦١ حين قالت : إن القرارات التي اتخذها هذا المؤتمر أهم من قرارات باندونج .

ونحن نتصوركم كان ( بن غوريون ) في ذلك اليوم مرتاحاً لهذا التصريح الواقعي .

وإنما لنرى في الظروف الراهنةكم يندرج موقف الدول الإفريقية الأخير في هيئة الأمم المتحدة بتصويتها لصالح إسرائيل ،كم يندرج هذا الموقف في تلك الواقعية قصيرة النظر .

وإنه لأمر عجيب حقاً : فنحن حيناً بـ شاليتنا العرجاء ، وحينما آخر بـ واقعيتنا الخرقاء ، نصرف الماء دائماً إلى طاحونة الاستعمار .

وبالتالي ، فحين يتقرر في القاهرة ، اجتماع مؤتمر إفريقي آسيوي مستعجل للتأثير فيها يبدو ، على هيئة الأمم ، نكتشف أنه لم يبق أي وزن لباندونج ، ذلك

لأننا اجتهدنا عشرأً من السنين لإفراغه من كل محتوى ، وجاهرنا بانتقادنا له  
حق في تصريحاتنا الرسمية كما أشرنا إلى ذلك .

وإنها لمحنة إذا نحن لم تقرر جدياً التخلص منها .

لكن من العسير معالجة مريض ليس فيه مرض فحسب ، وإنما لديه إرادته  
في التمسك به فكيف يمكن شفاؤه .

وهنالك ما هو أدهى وأمر ، حين يخفي المريض الدواء وراء ظهره ، ثم  
يصرخ : أريد أن أشفى ! أريد أن أشفى ! .... إنه يحقق لنا حينئذ أن نعده  
يمازحنا .

ومن حسن الحظ ، فزمان المغالطة والمزاح قد انتهى ، لأن عهد المحنّة قد  
حان ولعلها تنضج ضمائرنا .

فالشكر للقدر على المصائب تصيبنا ، إذا كان بها صلاح أمرنا .



## مفاتيح الحرب

من جريدة (المجاهد) عدد ٢ من  
شهر آذار (مارس) ١٩٧١

إن عهد تصفية الاستعمار لا زال مستمراً ، منذ دقت شعوب العالم الثالث أبوابه  
التي انفلقت على حرياتهم ، منذ أكثر من نصف قرن .

وحيثما تباطأت خطوطه أو تسكعت ، نشأت بقتضي منطقه القابي ، تلك  
الحركات التحريرية التي تضع ، من دماء الشعوب الثائرة ، وصمة حمراء على وجه  
الاستعمار ، كتلك النقطة التي نراها على جبين الآلهة التي صنعتها الأساطير  
المندوكة .

وفي كل الأوطان تتقدّع هذه الحركات بعطف الشعوب ، وأحياناً بتأييد  
السلطات . وفي وطننا يجدون - بالإضافة إلى ذلك - الجو الذي يكهر روحهم  
الثوري .

إن ثورة تريد أن تصنع شيئاً في التاريخ ، يجب عليها أن تصنع نفسها  
أولاً . وقد استخلص (دوبونال) من خلال تأمله في الثورة الفرنسية « من  
الإنجيل إلى العقد الاجتماعي ، فالكتب هي التي تصنع الثورات » .

لقد كان اهتمامه عالقاً ، في هذا المقطع ، بالجانب الاستراتيجي والنظري  
اللذين يكونان أيديولوجية الثورة في علاقتها بالأهداف البعيدة .

لكن الثورة أيضاً ، تكتيك يتعلّق بالمهام العاجلة والمتعددة مع ما يليه  
سير الثورة في كل يوم .

فالثورة في حاجة اليوم إلى الدفاع عن قضيتها في الداخل والخارج ، دفاعاً أصبح معه للحركات التحررية أدب وأحياناً ( سيناتيك ) تضم أفلامها ، فتنشر نشرات عن حركاتها وينشر عنها .

ولقد تبدئ هنا مشكلة ، عندما نريد التعرف إلى إحدى هذه الحركات بطريقة مجازية وسريعة ، خصوصاً إذا كانت الملابسات أو موقعها الجغرافي يضعها - كالثورة الفلسطينية - في نقطة تقاطع للديانات والثقافات والحضارات والمصالح الاستراتيجية المتعارضة ، وفي مركز شبكة المناورات المنسوجة على يد أولئك الاختصاصيين المشرفين على ( لعب الأئم ) .

حينئذ يصبح من شبه المستحيل ، أن نتعرف بسرعة على إحدى تلك الحركات لكثره ما نشرت وما نشر عنها ، أعني أن نتعرف عليها بطريقة مجدهية تجنبنا حيل وأحابيل لعبة قد تقع فيها ، بسبب أفكار غير ممحضة أو مستعصية على التحقيق بسرعة .

إن كثرة الوثائق تكون أحياناً أولى بتضليل الفكر من قتلها . إذ يكفي أن نحضر أي مؤتمر دولي له بعض أهمية ، لنخرج بحقيقة من الوثائق ، فمن الوثيقة التي تزيد إلقاء الأضواء على المصادر الدينية للصهيونية كتاب الأب ( بول حتى مسعد ) : ( ببريرية التوصيات الصهيونية ) ، إلى الوثيقة التي تختص بجانب واحد من القضية الفلسطينية ، إلى مجرد المنشور أو البلاغ الذي يشيد ببطولة عصابة من الفدائيين ، أو يفنى العمل البربرى الصهيوني الأخير ، كحرق المسجد الأقصى .

حينئذ لا يكون للقارئ إلا حيرة الاختيار ، وهو سيكون في حيرة حنأً ، إذ ليس لديه غالباً فسحة من الوقت كي يتسع في مطالعة الوثائق جميعها ، كراسل يبحث عن الخبر النادر ليثير به قراء ارتحت أعصابهم واستولى عليهم الملل .

فالقارئ إذا لم يكن منقاداً لغرض خاص ، لا يجد لنفسه مجالاً للتسكع الفكرى أمام مأساة فلسطين ، بل يرى نفسه مجبراً على الاندفاع في هبها والدخول نحوها ، بأيسر طريق يحصل فيه منذ الخطوات الأولى على معلومات مختصرة لكنها صحيحة ، واضحة لكنها جوهرية .

إن هذه الصفات هي التي تتحقق بالضبط في كتاب ( مفاتيح الحرب ) الذي نشرته لـ ( بير روسي ) ، دار ( جيرم مرتينو ) في سلسلة ( المكتبة العربية ) .

إن الناشر يقدم المؤلف في كلمة مطبوعة على ظهر الكتاب ، يقول فيها : « إن ( بير روسي ) من الملاحظين المميزين للشؤون العربية ، إنه من مواليد جزيرة ( كورسيكا ) من أسرة عربية . ذات تقاليد عائلية في الميدان الإداري والعسكري ، فقد عاش ( روسي ) أكثر من ربع قرن في تلك البلدان ( العربية ) حيث كان مديرًا للمعهد الفرنسي ببغداد ، الأمر الذي أتاح له أن يتعرف على الشرق وأزمه ، فكان له انتصار مستمر بالمسؤولين ولهم معهم صداقة ، جعلته يحصل على معلومات أساسية استخدم جوهرها في كتابه ( مفاتيح الحرب ) . . . »

ونضيف إلى ذلك أن ( روسي ) يتعذر بشيء آخر ، بمعادلة شخصية جعلته يهتم بتلك المعلومات ليستخلص منها ذلك النشيد الأساسي ، الذي خصص له الفصل الأخير من كتابه تحت عنوان ( نشيد العالم ) .

لم يكن القارئ يتوقع هذا النشيد في كتاب قرأ في سطره الأول هذه الكلمات : « إننا نعيش في عهد الليل » .

وفي عرض الكتاب من السطر الأول إلى الفصل الأخير ، لم يتبع المؤلف الطريق السهل الذي يتبعه ( الخبر ) البسيط ، ولا الطريق المتواتي الذي يتبع من يعتمد التفنن في تلك ( السرية الخاصة ) بأدب الشيفرة ، الذي يهواه ويهتم به بعض المستشرقين .

إن كل ما يكتب قد عرض على الضمير وعلى القلب قبل أن يدخل في مادة الكتاب :

فهذا الأوروبي الفاضل يرى ، ويرينا في لحظة تقضيها في صفحات كتابه ، من خلال المخنة السوداء التي يعيشها ويترسّف بها الشعب الفلسطيني ، يرى ويرينا التدهور الفظيع الذي أصاب حضارة ضيق بالتدريج حرية الفكر ، ووضعته تحت وسائل جديدة لمراقبة العقول ، فخفضت بذلك من قيمته الحقيقة الجلية حقاً أصبحت تساوي صفرأً .

هل هنالك من لعنة أشد من هذه ، نستطيع تصورها على تلك النظم والمنظمات التي أنكرت ، منذ صلح ( فرساي ) إلى تأسيس إسرائيل في ١٩٤٨ ، أنكرت أمام الرأي العام في الغرب حقيقة جلية كفاسطين والشعب الفلسطيني ، وهي حقيقة أقرتهاآلاف السنين من التاريخ ؟ .

فالتفكير يلمس القضية هنا - كما نرى - في أرفع مستواها البشري ، لمساً يكشف لنا ( روسي ) معه عن المناقضة التي لا دواء لها ، بين حضارة ( الفوتوي ) الكرسي المنجد و ( حضارة الروح ) ، تلك المناقضة التي تبلغ أشدتها حين يصبح ( الروح ) أمام القوى التكنولوجية الفظيعة التي تدكه ، لا يملك للدفاع عن مضمونه غير الجسم الضعيف الذي يحمله .

وفي هذا الصراع المتعادل ، نرى ( روسي ) يثق بالإنسان ، فيقول :

« منذ الأزل لدينا الحجة بأن التكنولوجية لا تستطيع قهر مقاومة الذرة الإنسانية . »

فهذا الذي يشك في هذه الحقيقة ؟ وهو يرى ما يرى من مناضلي الفيتنام ومجاهدي الجزائر ، ومقاومي أنجولا ، والمقاتلين في كل مكان من أجل قضية عادلة ؟ .

أما الفدائيوان الفلسطينيون فقد كشفوا للجيل الذي يشاهد تحليل الذرة ، أن الذرة الإنسانية لا تحطم فعلاً ، وأن الأجهزة الضخمة التي تريد تحطيمها قد يصيبيها العطب « .

و ( روسي ) لا يخرج من دائرة هذا الدرس السامي ، حين يوازن « جيش الغزاة المحتلين الذين يجدون لديهم ما يشتهون . ويشون في ضوء الشمس ، مع جيش الشعوب المكافحة الذي يسير في دجنة الليل حتى لا يرى » .

ثم يعكس هذه الحقيقة على موضوع كتابه فيقول عن جداره : « إن الجيش الفلسطيني هو ذلك الجيش : فرجال فلسطين ونساؤها وأطفالها أضعوا في وضع لم يبق لهم فيه سوى التجنيد ، إذ لم يبق لهم سقف ولا أرض ولا مال » .

لم يبق لهم سوى ( كفنهم ) كما تقول أنشودة أنشدوها في أرض المجرة والاغتراب يذكرها المؤلف .

لكن هؤلاء الجائعين المنبوذين من وطنهم ، هؤلاء المخذولين من قائمة الأمم بإرادة الدول الكبرى ، أدركوا بأن وجودهم بوصفهم شعباً يوضع هذا الموضع إنما هو ( في مشرب بندقيته ) حسب تعبير ( ماوتسى تونغ ) إذا تصرفنا فيه قليلاً .

وبازدراء تعلقه الأقدار على رأس كل إرادة توسيعية ، وعلى رأس كل طاغية رأينا في الأسبوع الذي تلا الخامس من حزيران ( يونيو ) ، الضباب الذي حجب شعباً قُبُر حياً ، بعد ما سقط ( جالوت ) مزيف تحت ضربات ( داود ) مزيف ، وكانت قطيرات من الصدقة الدولية المقطرة تخلل ذلك الضباب تحت إشراف هيئة الأمم . وها هو هذا الضباب يتزق وتتمزق معه مطامع كانت تستهدف ( يالطة جديدة ) خاصة بالبحر الأبيض .

لقد ظهر شعب فلسطين من خلال الضباب ، وخرج من مأويه الحقيرة التي أعدتها الصدقة الدولية على حدود بلاده ، ليبين للعالم المتحضر - وقد أصبحت

مس إنجلترا وفراولين ألمانيا تحليلان بصورة ( هنيبعل ) الصغير ( دايان ) على صدورهما - أن أي قوة بشرية منها ساندها من التكنولوجية والمال لن تستطيع حذف أمة من الوجود .

فالخلف بين المال والتكنولوجية له حدوده كما يلاحظ ( روسي ) ، إذ يبدو له وجه التشابه في القتال بين أمريكا وإسرائيل في صورة « قتال الترف الذي يجراه في مجتمع الاستهلاك العنصري البشري الفقير ( ولكنها عظيم ) ، يجراه فيه من يعني براحته وصحته ذلك الذي ليس لديه الوسيلة ولا الوقت ولا المال ليعرفه عن نفسه » .

فهذا المقطع من كتاب ( روسي ) له ، من بين مزاياه ، أنه يقضي على خرافات خطيرة هي : أن الناس تعودوا على استخدام صورة مثبطة للهمم ، عندما يتحدثون عن ( صراع ماعون الطين مع ماعون الحديد ) .

هذه الصورة طالما خدرت الضمائر في عهد الاستعمار ، وطالما خدمت سياساته لأنها لعبت دور الحبس النفسي ، الذي يحبس انطلاق الطاقات الثورية لدى الأجيال المستعمرة .

ولعله وجب علينا أن نعطي الصورة قالباً آخر هو أقرب لواقع الصراع الشوري ضد سلطة استعمارية : إنه صراع ماعون العدم مع الحديد .

فمنذا الذي يستطيع تحطيم العدم ، الذي هو في معناه وجوهره لا يحطم .  
فكانا ( روسي ) أراد أن يكشف لنا هذه الحقيقة فيها أورده بصدور معركة الكرامة حيث يقول :

« إن العمليات الأولى التي بدأت في شهر آب ( أغسطس ) ١٩٦٧ ، لم يكن هدفها سوى لفت النظر للقضية ، ورفع المعنويات العربية التي أصيبت إصابة

كبرى ، إنها لم تكن من نوع الحرب ، بل من نوع الدعاية المسلحة ، فكانت على ذلك عمليات انتعارية غالية الثمن إذ فقد نصف القيادة حياته فيها .

أما في الكرامة ، فالأمر مختلف ، إذ استطاعت فئة من المتطوعين الفلسطينيين سد الطريق على وحدة مدرعة إسرائيلية تساندها وحدة من المظلات » .

وهكذا نرى أن ( ماعون العدم ) صمد فعلاً ، حتى إن القيادة الإسرائيلية ساومت مرغمة لتخليص جيشه من المأزق ، بأن يترك السبيل لجيشه في الرجوع على أن يترك عتاده على أرض المعركة ، وقبلت إسرائيل الشرط الذي قدمته ( منظمة فتح ) .

وليس لسبب غير هذا ، أن اختصاصي ( لعبة الأمم ) لجأوا بعد الكرامة إلى مناورات حيكت خيوطها في عمان .

لكن قوة لا تستطيع تحطيم ( ماعون العدم ) ، ولعل هذا مادفع ( روسي ) لخيص الفصل الأخير من كتابه لـ ( نشيد العالم ) .

إن القول الذي يقال عن كتاب مفید إنه يستحق مكانه في مكتبة الرجل الظريف ، قول صحيح ولكننا نقول إن كتاب ( مفاتيح الحرب ) ، يستحق مكانه على مكتب كل مسؤول في السياسة العربية ، ليس فحسب لأنه يجد فيه ( الإبرة المغناطيسية ) ، التي تضعه في الاتجاه الصحيح بالنسبة لقضية فلسطين في محتواها العربي ، ولكن ليقدر به أيضاً أهميتها الدولية في فترة لأنرى فيها الفدائي يسرك ( في مشرب بندقيته ) وجوده فحسب ، بل ربما أيضاً السلم العالمي .





## الفصل الخامس حول الاقتصاد

- مؤتمر ٧٧
- مؤتمر نيودلهي
- جولة البترول العربي
- شروط الإقلاع الاقتصادي
- العمل والاستثمار
- اقتصاد القوت واقتصاد التنمية
- نشتري أم نصنع ؟.



## مؤتمر ٧٧<sup>(١)</sup>

عن ( الثورة الإفريقية ) عدد ٢٤٧ -  
٩ تشرين الثاني ( نوفمبر ) ١٩٦٧

لقد أنهى مؤتمر ( ٧٧ ) مداولاته ، وأنه لقب ( باندونج الاقتصادي ) فقد يرى من يؤمن بالفال سبب تشاؤم في هذه التسمية . ولسوف يعزرو ذلك إلى سوء حظ سابقه ( باندونج السياسي ) الذي لم يحظ فعلاً بما يغبط عليه .

والحقيقة أن ( باندونج السياسي ) لم يبق سوى ذكرى طيبة بعد ما صبَّ ، عند انعقاده منذ أثني عشرة سنة ، من روع في الروح الحساس الذي كان لثرا حل ( فوستر دالس ) .

ولنترك جانباً - إذا شئتم - الخرافات هذه ، والتشاؤم والتفاؤل معاً ، وحسبنا أن نكون موضوعيين لنقوم ب مجرد تقويم لمؤتمر ( ٧٧ ) .

لقد أضاف ، لاشك ، فصلاً هاماً إلى تاريخ الحركة التحريرية التي بدأت في العالم الثالث مع استقلال الأوطان الأولى منه .

وعلى هذا الأساس نعرف بأن المؤتمر قد أضاف إلى هذا الجهد التحرري عملاً سياسياً هاماً ألا وهو ماسي ( ميثاق الجزائر ) .

بعد هذا لا بد من ملاحظة : لقد اتخذ هذا المؤتمر من المؤتمر الذي سيعقبه في نيودلهي قبلته منذ اللحظة الأولى ، وبذلك أضحي مؤتمر الجزائر ، كأنه فقد الغاية في حد ذاته أو بعض غاياته .

(١) سمي المؤتمر ( ٧٧ ) لأن سبعاً وسبعين دولة اجتمعت فيه بالجزائر .

ولم يكن هذا الأمر دون تأثير على نوع تفكير المؤتمر ، وعلى نوع مراكز الاهتمام في تفكيره ، كما لم تكن من جراء هذه التبعية لفقد بعض التبعيات وزهنا في اتجاه مداولاته ، التي كانت على ذلك ، ضرباً من مقدمة للحوار المتوقع متابعته في نيودلهي ، مع مخاطبته ( العالم المصنوع ) الذي كان حاضراً في الجزائر وإن لم تره الأبرار .

فقد كان الاجتهد في تهيئة مقررات الحوار الم قبل مؤثراً على جدول أعمال ، قد تأتي فيه المشكلات على عكس ترتيبها الطبيعي ، ترتيباً يأتي معه المهم منها في المرتبة الثانية .

وإذا تصفحنا بدم بارد ، الوثيقة التي تركها المؤتمر بين أيدينا باسم ميثاق الجزائر نجد فيها فعلاً بعض التغرات .

لقد كنا في الحقيقة ننتظر بوداً تحدد التزامات كل عضو في الوحدة أو الجهة الاقتصادية المزعزع تشديدها ، لكننا لم نجد في الوثيقة سوى كراسة المقترنات التي ستقدم بنيودلهي إلى الخطاب الحاضر غير المرئي .

وفي الحقيقة نجد الكراسة هذه تطالب بالكثير ، من العالم المصنوع ، إن لم نقل إنها تطالب بكل شيء ، فتطالب مثلاً ١٪ من مدخوله العام لتنمية البلدان النامية .

فن الناحية الأخلاقية ، لعل هذا جائز ، ولكن الخطاب لا ينصت لهذا المنطق ولا يتكلم هذه اللغة .

وهكذا انزلقت المداولات في الحديث عن حقوق ( العالم الثالث ) عوض أن تذكره ( بواجباته ) نحو نفسه ، بينما مأساة الدول النامية كلها انعقدت حول نواة في نفسها ، تخلق فيها عقدة حرمان تحرمنها من حرية التفكير أولأ ثم من حرية العمل .

فكل شيء يزحزح مسؤوليتنا عن عاتقنا ، ليضعها على كاهل غيرنا هو شيء لا يعود أن يلحقنا منه ضرر .

ولهذا كان النبي ﷺ ينوي في كل مسلم الشعور بمسؤوليته بطريقة تربوية ، نذكر منها مع مانستطيع في ضبط النص هذا الحديث : « إنا هي أعمالكم ترد إليكم ، كا تكونوا يول عليكم » .

فالقضايا الاقتصادية لا تند عن دائرة هذا القانون : فمسؤوليتنا فيها لا تقل عن مسؤوليتنا في المجال الأخلاقي .

ولربما يتعدّر استعمال هذا النص - ولست على يقين من ذلك - في عهد ما قبل الثورة ، لأن الزعماء كانوا يزعمون أنه يجب علينا لمواجهة الاستعمار أن نصنع سهامنا من كل حطب ، وزعموا أن ( الحقوق ) كانت الخطب الموجودة في أيدينا .

إنني لاأشك في أن الاستعمار ، أو وريثه الاستعمار الجديد ، يريد ألا نختطب إلا من ذلك الخطب إلى نهاية الدنيا ، حتى نفقد تماماً الشعور بالمسؤولية ، كا لانشك إذا راجعنا تاريخ الجزائر في الحقبة ما بين ١٩٣٤ و ١٩٣٩ ، أن الذي غير وجهتنا من القيام بالواجبات إلى المطالبة بالحقوق ، لم يكن سوى إحدى تنتائج تلك الميكافيلية ؛ ففي ضوء هذه التجربة التاريخية ، نستطيع الآن الحكم على المؤتمر الاقتصادي الذي انعقد بالجزائر بأنه قد انزلق أيضاً في ( المطالبة ) ، بينما كانت أولى المشكلات تحديد العلاقة بين المواد الخام والعملة ، حتى لا تكون الأولى تحت رحمة الثانية في السوق تبعاً للاعيب البورصات العالمية .

أما اليوم ، فصاحب العملة هو الذي يحدد وحده تلك العلاقة ، باستثناء بعض الصفقات التي تقع على أساس المعايضة بين دولتين .

أما القانون العام للتبادل التجاري ، فهو قائم على سيادة العملة ، وهذا القانون يمسح المشكلة الاقتصادية في العالم الثالث ، مسحًا يطرح معه دائمًا طبقاً للتقديرات النقدية ، وأحياناً طبقاً للتقديرات السياسية عندما يقرر إنشاء مشروع كبير للتنمية .

إننا نذكر على سبيل المثال ، ماحدث لمشروع السد العالي في مصر ، عندما كان بناؤه مقرراً في البداية عن طريق البنك العالمي للتنمية ، ونتذكر كيف أحجمت هذه المؤسسة النقدية العالمية بالتالي ، حينما حددت الحكومة المصرية ، سنة ١٩٥٥ ، خطها السياسي بالنسبة للأحلاف العسكرية الجوية ، واتخذت بعض التدابير في التسلیح للدفاع عن الوطن من عدوان إسرائيل .

ففي هذا الإطار كل محاولة تنمية مناهي إلا سراب ، وكل تبادل اقتصادي تفرضه سلطة العملة فهو إجحاف .

إنه ليس تحت تصرف العالم الثالث وسيلة تساعد في الوضع الراهن على تنفيذ برامج تنمية سوى المواد الخام التي في أرضه . فإذا كانت هذه المواد في السوق العالمية رهينة البورصات تصبح خطط التنمية صعبة أو مستحيلة .

ولقد كان من واجب مؤتمر الجزائر أن يركز تفكيره في هذه المشكلة بصورة جذرية وأن يطرحها في إطار جديد ، لأنه من العبث أن يطلب من مستغل أن ينهي استغلاله ، بل يجب التفكير في إيجاد إطار جديد ، في صورة تدابير من شأنها أن تلغي تلقائياً الاستغلال<sup>(١)</sup> .

ولا نرى في هذه التدابير سوى قطع العلاقات الاقتصادية الكلاسيكية مع المستغل ، أي بعبارة أخرى قطع العلاقة الراهنة بين المادة الخام والعملة .

(١) والغريب في الأمر أن نرى رجالاً ينزعون سياستهم عن الأخلاق في بلادهم ، باسم الواقعية أو لسبب آخر ثم نراهم في الميدان الأول يطالبون باسم المبدأ الأخلاقي .

لكن هذه العملية ليست ممكنة إلا إذا قرر العالم الثالث إنشاء ( مصرف المواد الخام ) تجاه مصرف العملة ، سواء كان اسمها البنك العالمي للتنمية أو غير ذلك .

ويجب بعد ذلك ألا ينشأ هذا المشروع في صورة تحدّ ، ولكن على أنه تدعيم للعدالة بين الدول ، وللفعالية في البلاد المتخلفة .

فالأدوار موزعة في الوضع الراهن توزيعاً تمثل فيه المادة الخام دور ( العرض ) والعملة دور ( الطلب ) ، بينما مجرد النظرة في ميزانية التبادل بين الشمال والجنوب في العالم - حيث يمثل الشمال الصناعة والجنوب المواد الخام - تكشف عن عدم توازن صريح في توزيع الفائدة .

إنني ذكرت رقماً كان تحت يدي عندما كنت أحرر فصل ( مبادئ اقتصاد فعال ) في كتاب الفكرة الأفروسيوية ، وكان يعبر إجمالاً عن عدم التوازن بالنسبة للبلد مثل مراكش ، حيث كانت قيمة الطن من صادراته ( المادة الخام ) ست مئة فرنك ، وقيمة الطن من وارداته ( المادة المصنوعة ) ٢٣٠٠ فرنك .

إن هذا الرقم ، على الرغم من أنه قديم ( سنة ١٩٥٢ ) ، يعبر على الأقل بطريقة رمزية عن عدم توازن زاد في التعمق خلال السنين الأخيرة ، زيادة لا تكشف معه خريطة العلاقات الاقتصادية الراهنة بين الشمال والجنوب ، عن اندماج التخلف بل عن زيادته نسبياً .

هذا الوضع هو الذي يلزمنا بإنشاء ( مصرف المادة الخام ) لإصلاح حال المادة الخام التي تمثل العرض ، في العمليتين الأساسيةين : إنتاجها وتسويقها .

فالبلاد النامية زهدت ، بعد استقلالها ، في استخلاص النتائج التي يقتضيها وضعها الجديد .

ففي الجزائر مثلاً ، استمر الإنتاج بعد عام ١٩٦٢ ، بينما ضاق السوق به ، ثم بقيت تستورد من الكالبيات ماشاء الله<sup>(١)</sup> .

ولقد بقيت الفوضى سائدة في بحث البلاد النامية ، وكانت بالتالي في صالح (الطلب) على حساب (العرض) أي في صالح المال على حساب المادة الخام .

فإنشاء (مصرف المواد الخام) ضرورة ، بوصفه وسيلة للتلافي هذه الفوضى مع استناده على مبدأ كم تنبينا لوقرره (مؤتمر ٧٧) أو اعتمد ضمناً عليه ألا وهو :

كي يكون لاقتصاد البلاد النامية فعاليته في الخارج ، يجب أن يكون له نظامه الدقيق في الداخل .

إن العالم الثالث في حاجة ملحة إلى تشرع متقد ، يطبق بطريقة قهريه ياتقان بين البلاد النامية ، لفرض نظام ضروري لصلاحتها في سوق المواد الخام تطبيقاً يكون معه (مصرف المواد الخام) هيئة تنسيق ، وفي الوقت نفسه محكمة تدين كل مخالفة للقانون المقرر ، أي تحكم في كل حالة تنشأ فيها (أزمة) سوق سوداء تعتمد علينا : من الخارج ، وهذا أشبه بزاحمة المركب الكيميائي للمادة الخام إضراراً بنا ، أو من الداخل بسبب سوء التصرف .

فهل من السهل تطبيق هذه الاقتراحات ، ونحن نرى تنوع المصالح الاقتصادية بل اختلافها في العالم الثالث أمام المصالح الموحدة في العالم المصنوع ؟

إن الجواب على هذا السؤال يتوقف على اختيار :

إذا اختار العالم الثالث طريق التطورات البطئية ، التي ينتظر معها بعد كل خطوة أن تعطى له الإشارة الحضراء من الكتلة المصنعة ليقوم بالخطوة

---

(١) غيرت الحكومة الجزائرية في السنوات الأخيرة هذا الوضع ، وقررت اقتلاع الكروم وضيق في الكالبيات .

الثانية ، كا تفعل الهند ، فإن إنشاء ( مصرف المواد الخام ) لن يكون سوى سراب آخر نضيفه إلى محور طنجة جاكرتا ، كذلك السراب الذي تمثله ، منذ عشر سنوات ، السكريتيرية الدائمة لتضامن الشعوب الأفروسيوية في إحدى العواصم العربية .

أما إذا انطلق كا فعلت الصين على نسق توقيت محدد ، فيجب إذن منذ الآن ، الإقدام على تغييرات جذرية حتى بالنسبة للمخططات الوطنية في نطاق مخطط شامل .

وإننا نجد في ذلك قدوة في أعضاء السوق المشتركة ، ولا نقول مع ذلك أن الحل سيكون يسيراً ، بل سيكون صعباً ، إذا تصورنا العاهات الموجودة في بعض البلاد المختلفة أو السلطات الجانبيّة التي تغطي ، في بعض الحالات ، على السلطات الرسمية ، في خدمة سيدها الاستعمار من أجل تعطيل حركة التنمية .

ومما يكن من أمر فالجواب على السؤال المطروح موجود ، في اختيار - ضمفي أو منصوص عليه - لإحدى الطرقتين اللتين أشرنا إليهما .

ولكننا نلاحظ أن مؤتمر الجزائر لم يحدد هذا الاختيار ، فكان وبالتالي مؤتمر ( حقوق الشعوب الفقيرة ) .



## مؤتمر نيودلهي

عن ( الثورة الإفريقية ) عدد ٢٦٦ في  
٢١ ذار ( مارس ) ١٩٦٨

إن مؤتمر ( ٧٧ ) الذي انعقد في الجزائر منذ بضعة أشهر ، كان المقدمة للمؤتمر الذي تجري مداولاته الآن في نيودلهي ، وهذه المداولات تهمنا من نواح عدّة خصوصاً وقد اتخذت فجأة طوراً مزعجاً للغاية على الأقل بالنسبة للسيو ( راؤول بريبيش ) ، الذي يحضرها بصفته الأمين العام لمنظمة إعانة الدول النامية cnuced . فقد رأى أن المقود الصعب للسفينة التي كلفته قيادتها هيئة الأمم المتحدة ، يكاد يفلت من يده فتتحطم السفينة على الصخور . حتى إنه وجه نداء للدول الغنية يستنجد بها ، ويصرخ في ندوة صحفية : إن المؤتمر على حافة الإفلاس .

لسان ندري إذا كانت السفينة ستسلم بفضل ندائها ، لكن الشيء المؤكد الآن ، في احتلال فشل مسعاها ( كما يراودنا الشك في ذلك منذ مؤتمر ٧٧ ) هو أن خيبة أمل الدول النامية قد تكون خيراً لها ، إذا ما هضمت هذه الخيبة واستنفتحت منها ما يفيدها .

والمشكلة بالنسبة لهذه الدول تطرح كاً طرحت لأوربا ، على الرغم من أنها طرحت هذه الأخيرة بألفاظ أقسى ، حين اعتبرت جولة ( كندي ) تحدياً منح أوربا وعيّاً أكبر ، عَبَّر عنه كتاب يحمل عنوان ( التحدي الأمريكي ) لـ ( جان سرفان شرايد ) .

فالعالم الثالث يواجه تحدي الدول المصنعة ، وعلينا هنا أن نواجه أنفسنا

بصدق . فنحن إذا كنا نعرف كيف تقدر حاجاتنا من ناحية ، فإننا من ناحية أخرى لا تقدر كا ينفي إمكانيات الآخرين أو حسن نوايهم .

وقد لانستطيع فعلاً تقدير إمكاناتهم ليس فحسب لعوامل نفسية في أبنية الكبار وسلطتهم . جعلت الأقوياء جداً ضعفاء في التعاون بين الدول ، بل هنالك عوامل أخرى تتصل بسياسة الكبار الداخلية وبما يشغلهم في عقر دارهم فيصرفهم عن مشاغلنا .

ولنذكر على سبيل المثال كيف أن الجنيه الاسترليني لا يعرف الآن مصيره ، وكيف يتزعزع الدولار لأنه يفقد غطاءه الذهبي <sup>(١)</sup> ، أو نذكر التحدي الأمريكي لأوربا لنجد الأسباب أو المعاذير ، التي تجعل النداء الذي وجهه المسو ( راؤول برنيبيش ) معرضًا ليقع في الفراغ فلا يجد أذناً صاغية .

وقد يكون مصيره مصير النداء الذي وجهه ، منذ أربعين سنة بطل ( طاتبيرج ) في الحرب العالمية الأولى ، عندما استنجد بالعالم المتحضر لإنقاذ عملة بلاده وجمهورية ( فيمار ) .

وحتى البلدان الاشتراكية لها مشاغلها اليوم ، على الصعيد الایديولوجي على الأقل <sup>(٢)</sup> .

وإذا تصورنا مداولات نيودلهي ، ومصير ( الحوار ) في إطار دولي كالذى أوضحنا ، فإننا نتصور خاتمة الحوار في كلمة ( نو ) من طرف الانجليو سكسون و ( نيب ) من طرف السوفيت .

على العالم الثالث إذن أن يعتمد على نفسه ، وأن يستعد لمواجهة سائر

(١) انتهت القضية بعد ذلك بأن ألغت أميركا الغطاء الذهبي لعملتها .

(٢) كان الصراع بين موسكو وبكين على أشده حق على الجبهة العسكرية بسiberيا .

الاحتلالات بوسائله الخاصة ، ومشكلته ليست سهلة الحل ، لأنها لا تstem بالطبع الاقتصادي البسيط كـ يعني اقتصادي الاقتصاد بهذه الكلمة .

فحين نقول إن العالم الثالث ملزم بواجهة الوضع الاقتصادي بوسائله الخاصة ويإمكاناته التي بين يديه ، فإننا لا نقول إلى أي حد يستطيع استخدام هذه الوسائل وتلك الإمكانيات .

إنني أعلم أن أهل ( ميلة ) يتذوقون النكتة ، فليسمحوا لي بنكتة قسنيطينية قدية تثير هذا الجانب من القضية .

ففي قسنيطينة كانت السنة حداد تصف صدق أهالي ( ميلة ) وأمانتهم بصورة كريكتورية ، فتذكرة عنهم قصة خاتمتها هذه الكلمة : « يا أهل ميلة ! يارؤوس بقر ، إنكم تضعون أقدامكم على الفضة وتحسبونها قطعة من الصخر » .

قطعاً ليست هذه سوى نكتة بالنسبة لأهل ميلة ، لكنها تدخلنا بصورة رمزية في صلب الموضوع . أعني في الأوضاع النفسية الراهنة في العالم الثالث ، هذا العالم الذي يضع أقدامه فعلاً على خيارات لا يتصورها العقل ، وهو لا يستفيد منها شيئاً في خطوة تنبية .

هذا الجانب هو جوهر مشكلته الاقتصادية ، وهو الذي لفت ، منذ نحو عشرين سنة ، نظر ( تيبورماند ) الذي يلاحظ بحق ، في أحد كتبه ، هذه الملاحظة الكاشفة عندما يقول :

إن القضية تتطلب ( عالم الحياة في الاجتماع ) أكثر من ( مهندس اجتماع ) .

إن الحياة الاقتصادية لا ترتبط فقط بأجهزة ذات طابع فني ومالٍ وتنظيمي ، بل هي قبل ذلك مرتبطة بأجهزة نفسية موجودة في المعايدة الشخصية لدى الفرد الذي يفكر في الخطط والذى ينفذها .

وهذه المعادلة ليست من المعطيات البسيطة التي نجدها تلقائياً في الجهاز الميكانيكي الذي نقتنيه لتجهيز مصنع ، ولكنها شيء يكتسب ، جنباً إلى جنب مع تكوين وغزو ثقافة .

لقد شرحت هذه الاعتبارات في كتاب نشرته في الموضوع منذ عشر سنوات<sup>(١)</sup> ، ولربما وجدناها بشرح مستوفاة بتوقيع كبار الاختصاصيين في جريدة (لوموند الدبلوماسي) في عدد آذار (مارس) ١٩٦٨ الذي خص تقريراً لمؤتمر نيودلهي .

ومن بين الآراء التي نقرؤها في هذا العدد نقتطف مقاله (جوزوي كاسترو) بعنوان (تكوين الإنسان) هو مفتاح التنمية ، إذ يبدو لنا أنه أبرز المشكلة على الصعيد الذي نطرحها عليه هنا .

صاحب كتاب (جوعة العالم) الذي حصل الشهرة التي حصل عليها كتاب (فنديل ديلكي) : (العالم واحد) ، قد حلل تحليلًا دقيقاً الملائمة الاقتصادية التي مرت بالعالم في الفترة الأخيرة ، وقد لخص رأيه فيها « بأن العهد الذي كان يتنتظر منه تحقيق شروط التنمية كان بالتأني عهد خيبة الأمل » .

إن (جوزوي كاسترو) يبدأ في أطروحته من ملاحظة أولية يقول « إن العلم يعترف اليوم بفشل استراتيجية التنمية التي اتبعتها البلدان المتخلفة » .

ويحصر سبب الفشل في نظره « بأن هذه الاستراتيجية كانت موضوعة على مبادئ ومناهج تفكير بعيدة عن أن تحقق الفعالية » .

وأكبر الأخطاء التي ارتكبت في نظره هو « أن الخطط قد وضعت على مبدأ تشابه اطراد التنمية في كل مكان ، مع مسار عليه النمو في البلدان الغنية في الغرب » .

---

(١) انظر الفكرة الأفروسيوية فصل « مبادئ الفعالية في الاقتصاد » .

وأضيف لوسمح لي أن أقول « أو شبيه بالتنمية في البلاد ذات الايديولوجية الماركسية ، دون أن تقدر حساباً للتغيير الذي أحدثته هذه الايديولوجية في الإنسان ذاته » .

هذا هو بصورة إجمالية مرض العالم اليوم . ويكتفي أن نتجرد بعض الشيء ، لنبقى موضوعين ونرى الأشياء على حقيقتها ، في عالم فيه نصف الإنسانية يبذر ، والنصف الآخر ( يستعطي ) بقايا الوليمة ، فيتناولها في صورة صدقات أو عائدات بترويل .

إن ( محمد علي ، كاسيوس كلاي ) ، لم يمنح قوة عضلات فهنت إعجاب العالم فحسب ، بل منح قوة ذهنية ، حين لاحظ في مجتمع السود بأميركا ، هذه الملاحظة التي تدل على صراحته فقال : « لوم يصنع الرجل الأبيض الصابون لبقي الرجل الأسود دون أن يغسل يديه » .

هذه اللمسة الكاريكاتورية ، تسم على أية حال ، نموذجاً نفسياً معيناً أطلق عليه ( منوني ) في كتابه ( سيكولوجية الاستعمار ) لقب ( الإنسان التابع ) . فهذه التبعية ، وهي قبل كل شيء في الأفكار ، تكون اليوم جوهر المشكلة الاقتصادية في العالم الثالث .

لذا نرى ( جوزوي كاسترو ) يخرج من تأملاته في الموضوع بهذه النتيجة : « إن المشكلة تعرض لنا في صورة مركب اقتصادي وثقافي معاً ، ولكن بكل أسف لم تتعود بعد ربط العلاقة بين هاتين الكلمتين : الاقتصاد والثقافة » .

هذه هي الموقف الذي تفترض فيه عليهت أحدث تجربة للإنسانية . من يعتقد في ذلك أنني أكتفي ببيان توصيف لاقتصادية ومعضيات الثقافية .

نعم ، سأكتفي ببيان توصيف لاقتصادية ومعضيات الثقافية .

الأوربية ، ليس في الحقيقة إلا اختلافاً في المستوى التكنولوجي ، تستطيع معه أوربا أن تخلص منه بعض التعديلات السياسية كإنشاء السوق المشتركة .

أما عدم التوازن بين العالم المصنع ، والعالم الثالث فهو قضية أخرى :

إنه مشكلة حضارة .

فكيف تستطيع البلدان المتخلفة إدراك ذلك ، ومتى تقدم الحل الناجح  
للمشكلة بأقل وقت ممكن ..؟.

ينبغي إذن على الثورات السياسية التي حققت في العالم الثالث الاستقلال  
بشن غال ، أن تزدوج الآن مع ثورات ثقافية تحقق إنهاء ما يسميه ( منوني ) :  
( حالة تبعية ) .

فكل وطن أفلت من اليد التي كانت (تمشيه) في التيار السياسي ، <sup>كما</sup> «تمشى» الأم طفلها ، عليه أن يتعلم أيضًا المشي وحده في الميدان الاقتصادي . دون يد تمسكه .

فالضرر يقع على مالك الأسلحة، حتى ينتهي، يعني بغير شرط ملتفت، أنتبع  
مهمًا كان نوعه، وتقيلسائر المدعوبات التي تواحدت في ذلك، ينتهي،  
ويتحمّل كامل مسؤولياته.

الآن قدّاً وزير الطلاقة أخيراً بري خلص سوقه إلى تحريره في ١٧٣٧

فهذا حسن .. حسن جداً شريطة ألا تكون هذه الكلمات زخرف قول ، أو مجرد تعبير عن غضب ، بل البداية لتأمل جديد في القضية .

وبغير ذلك سنجد أنفسنا أمام النظر المزعج ، حين يرفض الغني المترف المتعالي ، التصدق ، ونرى الشحاذ يجلجل غضبه بين شفتيه .

وليس من شك في أننا هنا سنقول لذلك الغني الكلمة التي تخزيه ، ولكن ماعسانا نقول للثاني خصوصاً إذا كان يقمع بكلام قوله ؟ !!!.



## جولة البترول العربي

عن ( الثورة الإفريقية ) عدد ٢٢٩ -

٢ تموز ( يوليو ) ١٩٦٧

كما كنا نتوقع ، فالاستعمار يقوم في هذه الأونة بـلعبة في منتهى الخطورة : إنه لا يحاول فحسب بـث التفرقة بين العرب ، كما يـشعرـهمـ بـأنـ الوـحدـةـ المـأـولـةـ بينـهـمـ ، تسـقطـ فيـ عـلـمـ الأـسـاطـيرـ ، بلـ إـنـهـ يـرـيدـ أـيـضاـ ، فيـ تـوـقـعـ سـيـاسـةـ بـتـرـوـلـةـ مـوـحـدـةـ بـدـأـ الـعـربـ يـهـدـدـونـ بـهـاـ ، أـنـ يـفـقـدـ هـذـاـ سـلـاحـ حـدـهـ مـسـبـقاـ .

وهـكـذـاـ بـدـأـتـ مـنـذـ الـآنـ ، أـقـلـامـ وـأـبـوـاقـ مـأـجـورـةـ تـحـاـوـلـ إـقـنـاعـنـاـ بـأـنـهـ سـلـاحـ ذـوـ حـدـيـنـ . ليـشـعـرـونـاـ بـأـنـ سـلـاحـنـاـ قـدـ يـقـطـعـ حـبـلـ وـرـيـدـنـاـ وـهـذـهـ الـعـمـلـيـةـ فـيـ الـجـالـ

الـنـفـسـيـ تـسـيرـ جـنـبـاـ إـلـىـ جـنـبـاـ مـعـ عـلـمـيـةـ أـخـرـىـ فـيـ الـجـالـ الـاـقـتـصـادـيـ ذـاتـهـ .

يـبـدـوـ أـنـ الـاسـتـعـمـارـ يـخـشـيـ مـنـ سـلـاحـنـاـ أـنـ يـقـطـعـ حـبـلـ وـرـيـدـهـ ، فـبـدـأـ يـطـلـبـ

مـنـ بـعـضـ الـبـلـدـاـنـ الـعـرـبـيـةـ أـنـ تـزـيدـ فـيـ فـتـحـ حـمـابـسـ بـتـرـوـلـهـاـ .

وـهـكـذـاـ نـرـاهـ يـقـومـ بـمـعـاـوـلـةـ تـخـوـيـفـ مـنـ نـاحـيـةـ ، وـبـمـعـاـوـلـةـ اـسـتـالـةـ مـنـ نـاحـيـةـ

أـخـرـىـ لـيـحـقـقـ فـائـدـتـيـنـ .

فـيـ الـوـضـعـ الـراـهـنـ لـوـاقـقـ الـعـربـ عـلـىـ كـلـ شـيـءـ ، سـوـىـ شـيـءـ وـاـحـدـ ، فـيـانـ

هـذـاـ الـاـسـتـشـنـاءـ اـنـتـصـارـ مـعـنـوـيـ كـبـيرـ لـلـاسـتـعـمـارـ ، يـسـتـطـيـعـ مـنـ وـرـائـهـ ، كـسـبـ نـتـائـجـ

لـاـ يـزـهـدـ فـيـهـاـ فـيـ الـجـالـ الـدـيـبـلـوـمـاـسـيـ .

أـمـاـ إـذـاـ كـانـ الشـيـءـ الـذـيـ اـخـتـلـفـواـ حـوـلـهـ هـوـ بـتـرـوـلـ ، فـالـاـنـتـصـارـ هـنـاـ لـيـسـ

مـعـنـوـيـاـ فـحـسـبـ ، بلـ هـوـ اـنـتـصـارـ كـبـيرـ لـاـقـدـرـ نـتـائـجـهـ بـالـنـسـبـةـ لـلـاسـتـعـمـارـ ، خـصـوصـاـ

على الصعيد الاستراتيجي ، وفي وقت لانعرف فيه على أية نتيجة تنتهي المداولات التي تدور الآن في هيئة الأمم .

إننا إذا ماتصورنا المشاغل الحالية ، في واشنطن أو لندن على حد سواء ، من خلال التدابير المزمع اتخاذها بخصوص البترول ، في المجال الاقتصادي أو الفني ، فإننا نستطيع أن نأخذ مسبقاً مقياساً نقيس به انتصار الاستعمار ، إذا ما رأى الموقف العربي في ميدان البترول .

فالأنباء تفيينا بأن الحكومة الأمريكية قد جمعت هذه الأيام اللجنة الخاصة لاستيراد البترول من الخارج ، « لاتخاذ التدابير الضرورية في حالة نقص في المواد البترولية قد يصيب البلدان الأوربية ». بسبب الوضع في الشرق الأوسط .

والأخبار تفيينا أيضاً ، أن البلدان الأوربية المشتركة في منظمة ( O C D E ) تتابع من جانبها تبادل الأفكار حول المشكلة نفسها .

ويقال أيضاً إن بعض البلدان كالسويد وسويسرا ، بدأت ترفع تسعيرات البترول ، كما نسمع عن قيام السوفيت بسحب عروضهم الأخيرة للبترول من السوق الغربية .

هكذا يصبح الإمبرياليون وجهاً لوجه مع البترول العربي . ونتصور من هنا حيرتهم وما سوف يكيدون به العرب لتبنيع موقفهم .

علينا إذن أن نفك في السؤال : ماذا يجب أن نفعل كيلا يرثي هذا الموقف ؟ لقد قال الرئيس ( بومدين ) في خطابه على سطح قصر الحكومة : « يجب علينا أن نضع الحجر على بطوننا لمدة عام » مقتراحاً بذلك سياسة تقشف .

إننا نلاحظ بأنه ليس للعرب مخرج آخر إذا ما أرادوا أن يعطوا سلاحهم البترولي كل تأثيره في الموقف الراهن . ومن هنا لابد أن نتصور ما هي في الواقع الالتزامات التي يفرضها هذا المخرج ؟ .

إن كل سياسة تتطلب شيئاً من المثالية توحى بمسوّغاتها ، وشيئاً من الواقعية تحدد وجوه تطبيقها والطرق الفنية للإنجاز .

وسم المثالية لابد أن يكون على مستوى التقشف المطلوب . والقاعدة الایديولوجية لابد أن تكون متينة ، بقدر ما تكون التضحيات المطلوبة والطاعات المفروضة على كل واحد ، في مستوى الصعوبات التي يحتمها وضع استثنائي .

ولابد أن تكون هذه القاعدة من فولاذ ي لا يرثى الموقف العربي ، ولا يتزعزع عليها بناء الوحدة العربية منها كانت الأعاصير والمناورات والمحن .

ويجب أن نلاحظ بأن ( المثالية ) التي تتحدث عنها ليست صنفاً من ( السوريالية ) وتجريداً يسبح فوق الواقع ، فوق الشروط الحقيقة ، فوق المعطيات الطبيعية لوضع معين .

إنها لا تتنافي مع ( الواقعية ) بل تقتضيها على مستوى كبير .

وعلى هذا الأساس من الواقعية نقول : إن الأوطان العربية تختلف الآن فيما بينها . وليست الفوارق بينها ناتجة عن تاريخها لأنه واحد ، ولكنها فوارق نتجت عن الإطار الاستعماري قبل استقلالها وبعده .

وهذه الواقعية تلقننا أيضاً ، ألا تقدم في الظروف الصعبة ، لشعوب هذا واقعها من حيث الاختلاف ، مقتراحات لا تجد في قلوبها الحساسية نفسها ، ولا تدفعها الدفعـة نفسها ولا تهزـها الـهـزة نفسها .

فـما يـدعـو إـلـى الـأـمـلـ أنـ نـرـىـ الزـعـمـاءـ العـرـبـ مـهـتـمـينـ الـآنـ بـهـذـهـ القـضـيـةـ ،ـ يـبـحـثـونـ لـهـاـ عـنـ حلـ .ـ كـاـ تـدـلـ عـلـىـ ذـلـكـ الـمـاـحـاـلـةـ الـتـيـ تـقـومـ بـهـاـ بـغـدـاـ هـذـهـ الـأـيـامـ مـنـ أـجـلـ عـرـضـ مـشـرـوعـ (ـ مـيـثـاقـ عـرـبـيـ)ـ لـلـدـرـاسـةـ ،ـ وـيـدـوـ أـنـ الـمـبـادـيـعـ الـعـامـةـ هـذـاـ الـمـيـثـاقـ قـدـ تـحـدـدـتـ مـنـذـ الـآنـ .ـ

وعلى أية حال فالمشروع مطروح في بغداد ، وتنهى له أن ينتهي في قريب  
عاجل إلى نص يعرض على من يريد أن يتأمله أو يطبقه في العالم العربي .

ومن الضروري أن يوضع بين يدي كل قطر عربي هذا النص ليستوحيه في  
سياسته على العموم ، وفي سياسته البترولية على الخصوص طبقاً لمبادئ أخلاقية  
تحكم في الموقف العربي كله بالنسبة للبترول .

لكن ( المثالية ) كما قلنا لا تكتفي وحدها . ومن أجل ألا يرتكب الموقف  
العربي لابد أيضاً أن تعالج قضية البترول بما تستحق من ( الواقعية ) .  
( فالمثالية ) تتدخل لتحديد التزامات كل بلد من الوطن العربي ، ولتفرض  
العقوبة المعنوية لكل خالفة يرتكبها هذا البلد أو ذاك .

ولكن يجب أن نفكر أيضاً كيف لا تكون هذه الالتزامات فوق طاقة أي  
بلد ، وكيف ينبغي أن تتخذ التدابير الاقتصادية الكفيلة بمساعدة ذلك البلد على  
القيام بالتزاماته ، في التكشف المفروض عليه ، كما هو مفروض على كل واحد من  
المجموعة في حدود لا حرج فيها .

هذا الجانب هو ماتتولاه ( الواقعية ) ، فتجعلنا نلاحظ بأن أعضاء المجموعة  
ليسوا كلهم مرتبطين بقضية البترول في مستوى واحد .

فبالنسبة لبعض الدول كالكويت وال سعودية وال عراق ( في وضعه الراهن ) ،  
يشكل البترول المورد الوحيد ويكون تقريباً كل ميزانيتهم .

أما بالنسبة للأعضاء الآخرين كالجزائر فالبترول يضيف فقط إلى المدخل  
العام . أما السودان فلا يمس منه شيء كما لا يمس سوريا إلا في عائدات النقل .

كما أن أقطار مصر و مراكش و تونس ، لا يهمها الأمر باعتبارها أعضاء مجموعة  
تفرض عليها الظروف القاسية أن تحدد سياسة بترول لم تتحدد بعد .

هكذا تبدو الفوارق التي تجب مراعاتها من الناحية الواقعية ..

فهذه الأوطان جميعها ، متضامنة في نطاق مجموعة ، تواجهه بصورة شاملة حالة تحدٌ تجعل من مشكلة البترول قضية حياة أو موت بالنسبة إليها .

وهي من ناحية أخرى ، كاً تبني الملاحظة ، تجد نفسها في أوضاع اقتصادية خاصة حتى من الناحية النقدية . ولا ينبغي للتعديل الاقتصادي المطلوب بين البلدان العربية ، أن يتجاهل هذه الفوارق التي ستدخل حتاً في ميزانية المجموعة ، التي يجب عليها أن تصفي حسابها على طريق ( مقايسة Clearing ) في الداخل ومقاييسة مع الخارج .

وعلى سبيل المثال فالدين المترتب على الجمهورية العربية المتحدة وحدها في بون ، يبلغ نحو المئتين والخمسين مليوناً من الدولارات .

هذا الرقم يعطينا فكرة عن الأوضاع السابقة ، التي يجب إدخال التعديلات المطلوبة عليها في وضع سياسة اقتصادية عربية شاملة .

ولسنا نشك في أن الاقتصاديين العرب سيجدون الصيغة الكفيلة التي تضع هذه الأوضاع في الحساب .

فإذا كانت هذه الصيغة في صورة سوق عربية مشتركة ، فإن أصحابها سيجدون قطعاً في النوذج الأوروبي دلالات مهمة ، خصوصاً من حيث فكرتها المبدئية التي حركت المهم ، عندما وجدت البلدان الأوروبية نفسها ، بعد الحرب العالمية الثانية ، أمام كتلتين علائقتين : الولايات المتحدة والاتحاد السوفييتي .

إن الواقع الاقتصادي في القرن العشرين ، يدل على أن المنظمة الاقتصادية الكلاسيكية لا تستطيع في حجم الوطن ، جمع الوسائل الكافية لتنمية هذا الوطن ، وبالتالي فإنها لا تستطيع المنافسة في السوق العالمية أمام الكتل الاقتصادية المتكاملة .

والامر الذي كان يند عن انتباه اقتصاديي القرن التاسع عشر ، هو أن النمو الاقتصادي الأوروبي كان يتحقق على مساحات عذراء تملها المستعمرات حين كان كل مستعمر يستطيع أن يفرض ما يناسب اقتصاده ، وقد أخفى هذا الأمر عن عالم الاقتصاد في ذلك العهد ، العوامل التي تلعب اليوم دوراً رئيسياً في اقتصاد يريد تحقيق استقلاله .

إن كلمة ( الوطنية ) كانت وحدها كافية للدلالة على الاستقلال . ولكن القرن العشرين كشف عن أن الاستقلال الاقتصادي يرتبط بعاملين : اتساع الرقعة وعدد السكان .

فالكلمتان اللتان تحققتان الاستقلال الاقتصادي وقد ظهرتا بعد الحرب العالمية الثانية ، ليستا غير ما يتع ب الولايات المتحدة والاتحاد السوفييتي من المساحات الواسعة وعدد السكان .

والصين تستعد بدورها للدخول في زمرة العمالقة للأسباب نفسها ، ومن الطبيعي أن بلداً كبلجيكا ، لا يستطيع وحده مجاراة هؤلاء العمالقة ، ومن باب أولى لا يستطيع منافستهم .

ففكرة السوق المشتركة الأوروبية نشأت أمام هذه الحقيقة ، وهي تعني مراجعة شاملة للأفكار الاقتصادية الكلاسيكية التي كانت تسود أوربا .

وإذا أصبحت إنكلترا - التي طالما اعترت بـ ( العزلة الجميلة ) - تطمح للدخول في السوق المشتركة ، فلأنها اكتشفت هذه الحقيقة التي فرست عليها مراجعة أفكارها .

فالاليوم أصبحت البلدان العربية مطالبة بالمراجعة نفسها ، تطالبها بذلك ظروف أقسى من تلك التي أوحت بالسوق المشتركة الأوروبية .

وربما عمدت البلدان العربية إلى مراجعة توحى بحلول كالتى عمدت إليها

الدول الأوربية ، وربما انصرفت الرغبات عن مثل ذلك . لكنهم إذا لم يفعلوا وارتحى موقفهم في ميدان البترول ، للأسباب التي قدمناها ، فإنهم إذن سيرون النتائج الوخيمة التي أشرنا إليها .

أما إذا انتهجو منهج الرشاد ، فسوف تكون إذن مبادرتهم ذات معنى مهم ومغزى كبير ، لأنهم يدركون بفضلها أنهم لا يواجهون مشكلة مؤقتة ، أي قضية البترول ، بل مشكلة عضوية ألا وهي اقتصادهم في الاتجاه الذي يسير إليه الزمن اليوم .

إنهم سيدركون أن استقلالهم الاقتصادي في إطار بلد واحد هو ضرب من الأوهام في العصر الحاضر .

فالرقة المغربية العربية مع عدد سكانها ومساحتها وما تنطوي عليه من خبرات ، قد تتحقق شروط الكتلة المتكاملة ( Autarcie ) أي الشروط الأولية للاستقلال الاقتصادي .

فعلى طريق يؤدي إلى هذا الاستقلال ، ليست قضية البترول إلا مرحلة : لكنها مرحلة ضرورية ، لأن مشكلة البترول وما يعلق بها من اعتبارات ملتهبة في الظروف الراهنة كفيلة بتحريك الضير في العالم العربي نحو وعي اقتصادي ، ينسجم مع التطور الراهن أكثر مما يحركه خطاب سياسي .

ثم إن هذه الخطوة تستطيع تصفية ( الذهان ) المستولي على البلدان المنتجة للبترول خشية أن تفقد عائداته .

وبذلك سوف تساعد هذه الخطوة على وضع الاقتصاد العربي على قواعد سليمة . أكثر ملاممة مع الاستقلال الاقتصادي ، لأن من يسعى لتحرير البترول في الخارج من رقبة الاستعمار ، عليه أن يتحرر هو من رقبة البترول في الداخل .

ثم ، لعل الحكومات العربية تفكر في اتخاذ تدابير بقصد نظام العملة ، إذا ما قررت اتخاذ غير الدولار الأميركي وغير الجنيه الاسترليني في المبادلات الاقتصادية فيما بينها أو مع الخارج ، وحينئذ سيكون اختيارها في الميدان النقدي وسيلة تضاف إلى البترول من أجل الضغط على بلاد الأنجلوسكسون .

وإذا ما حولوا رصيدهم في البنوك الأنجلو أميركية بقيمة من الذهب ، فإن الدولار والجنيه الاسترليني سيتعرضان في القريب إلى الصعوبات في سوق العملة<sup>(1)</sup> .

والكويت تستطيع أن تصبح (السيتي City) العربية لوشاعت ذلك في ظل هذه العملية ، بل إنها تستطيع أن تلعب الدور الذي لعبته (السيتي) في القرن التاسع عشر ، في استقلال إمبراطورية البريطانية .

من هنا تبدو مرحلة البترول - أو جولة البترول كما سميها في العنوان - وهي تفضي إلى ملابسات مهمة إذا ما عرف العرب كيف يجتازونها .

ولابد أن نكرر بأن اجتياز هذه المرحلة ، يتطلب من (المثالية) بقدر ما يتطلب من (الواقعية) للأسباب التي ذكرناها .

فإذا قدرنا الأشياء بمقاييس (المثالية) عرفنا ما يتطلبه منا تحقيق ذلك من تقشف وتحصية .

وإذا قدرناها بمقاييس من (الواقعية) عرفنا الشروط الفنية التي تجعل تحقيقها ممكناً .



---

(1) نذكر القارئ بأن هذه السطور كتبت في شهر تموز (يوليو) ١٩٦٧ .

## شروط الإقلاع الاقتصادي

عن ( الثورة الإفريقية ) عدد ٢٢٢ في  
٢٢ أيار ( مايو ) سنة ١٩٦٧

إن الملتقى العربي الذي سينعقد في الجزائر هذا الأسبوع ، سيتناول في جدول  
أعماله الملابسات الاقتصادية في البلدان المعنية .

وفي هذا الإطار تقرأ للسيد محمد الريفي ( العضو في الوفد المراكشي )  
تأملات ، نشرها في العدد الأخير من هذه الصحيفة تضمنا في قلب الموضوع . فمه  
يقول « إنه بالنسبة للخطة الخمسية ( المراكشية ) لسنوات ١٩٦٠ - ١٩٦٤ فإن  
الخطط الثلاثي المقترن الذي أعد للفترة ١٩٦٥ - ١٩٦٧ يمثل تراجعاً ورجوعاً إلى  
الوراء ، سواء من حيث تصوره العام أو من حيث الشروط المقررة لتنفيذها » .

إن الأستاذ ( الريفي ) يستحق الشكر كله على هذا الوضوح وإذن فالأمر  
بّين ، فالخطيط قد يؤول في حالٍ كالتى يشير إليها المثل السابق ، إلى ترك  
بعض المكاسب عوض أن يحقق مكاسب جديدة .

وليس من الإجحاف إذا ما وسعنا هذه الحقيقة إلى بلدان أخرى من العالم  
الثالث ، أعني تلك البلدان التي أرادت بعد استقلالها ، أن تضع خططاً اقتصادية  
لتنميتها فدعت من أجل ذلك مخططين بارعين كالدكتور ( شاخت ) مثلاً .

وعندما تبوء هذه المحاولات بالفشل ، فلا يجوز أن يشككنا فشلها . حر  
الخطيط ذاتها أو في أفكار من يقوم به .

فالتخطيط مظهر من مظاهر تعجيل خطأ التاريخ في القرن العشرين ،  
وهو مظهر يخص الميدان الاقتصادي .

إن فكرة التخطيط تعبّر بالضبط ، في هذا الميدان ، عن رغبة بعض البلدان  
أو بصورة أدق بعض المجتمعات التي أحسّت بتأخّلها عن مجتمعات أخرى ، فصمتت  
على أن تدرك تخلّفها هذا ، بطرق فنية متّسّارعة .

فهذه - في جوهرها - فكرة التخطيط ، ونجاحها قد تأكّد على الأقل في  
بلدين من الكتلة الاشتراكية .

أما أفكار الخطط الخبيث ، كالدكتور ( شاخت ) مثلاً ، فهذه أفكار برهنت  
على جدواها بما حقّقته ، في ظروف اجتماعية سياسية أخرى ، كذلك النجاح  
الاقتصادي الكامل في ألمانيا خلال سنوات ١٩٣٣ - ١٩٣٩ .

وهنا نتساءل : لماذا لا يعطي التخطيط النتائج نفسها في بلد أفروسيوي ؟  
ولماذا تصبح أفكار الخطط عقيمة ؟ .  
هذا تبدو القضية بأكملها .

ولقد كان من اليسير على مؤتمر باندونج في عام ١٩٥٥ أن يطرحها بهذا  
الوضوح ، لما كان أمامه من تجارب سبقت في آسيا أو إفريقيا . وكان يستطيع ،  
انطلاقاً من تلك التجارب ، ( الدالة بسبب نتائجها السلبية ذاتها ) تكوين  
نظريّة اقتصاديّة تطابق الواقع الأفروسيوي . إن علم الاقتصاد ، لم يبرز من  
الأحداث الاقتصاديّة بعملية تحرير صرفة ، وفقاً للطريق الذي اتبّعه الهندسة  
عندما وضعت مسالتها الأساسية . بل إنه ظهر إلى الوجود ( بنظارات ) وضعها  
على عينيه على الرغم مما يدعّيه أهله . فـ ( آدم سميث ) قد وضع له ( نظاري )  
ـ ... نظرية وحرية التصرف ، كما وضع له ( ماركس ) ( نظاري ) التسيير  
السلطاني والصراع الطبيقي .

فلم يكن على مؤتمر باندونج أن يختار أي ( النظارتين ) أليق بالاقتصاد ، بل كان عليه أن يبحث عن طريق تنمية مع الشروط الخاصة بالبلدان الإفريقية الآسيوية في مرحلتها الراهنة .

على أن هذه البلدان سلكت مسلكاً كانا هي لا تبحث عن أي ( النظارتين ) هي أصلح . بل لتفع لاقتصادها سائر ( النظارات ) الموجودة .

فبعض البلدان وضعت خططها طبقاً لاختيار اشتراكي من حيث الأهداف ، ثم حددت طرق التنفيذ طبقاً لنهج رأسمالي من حيث الوسائل ، وفيما يتصل بقضية الاستثمار بوجه خاص .

وهكذا وضعوا أمال الجماهير المشروعة تحت رحمة مصالح أجنبية ، بسبب الوهم الذي كان لدى بعض المسؤولين ، « في إمكان عودة رؤوس الأموال الأجنبية بعد الاستقلال لاستثمارها » كا يشير إلى ذلك الأستاذ ( محمد الريفي ) .

كان على باندونج إذن ، في ضوء هذه السوابق المؤسفة ، أن يعيد الأشياء إلى مكانها ، والأفكار إلى مجراها القويم من أجل تحديد الأهداف والوسائل بطريقة تطابق شروط ( الإقلاع ) في العالم الثالث .

وكان عليه أن يستنير بأفكار تتصل بالموضوع ، من شأنها أن تدل ، على الأقل ، على الاتجاه العام الذي كان بالضبط مفقوداً لدى المؤتمر .

كان عليه أن يستنير على الأقل بفكرة قدمها ( تيبور ماند ) . مع أنه لي من أهل الاختصاص - في كتاب له عندما قال : إن مشكلة التنمية في البلاد الأفروasiوية في حاجة إلى عالم ( الحياة الاجتماعي ) أكثر منها إلى ( مهندس الاجتماع ) .

إن هذه الفكرة ليست في حد ذاتها هي الحل ، لكن دلالتها بالنسبة لبلد

يريد الإقلاع الاقتصادي ، هي أهم من مخطط وضعه اختصاصي ماهر ، لا يرى واقعاً انسانياً له بعده الخاص في الحياة الاقتصادية .

إن فشل تجربة الدكتور ( شاخت ) في مخططاته خارج بلاده ، لدليل واضح على عجز ( المهندس الاجتماعي ) في معالجة بعض القضايا الاقتصادية .

ترى أي درس نستخلصه من فشله ؟

إن مخططاً ما يجب ألاته تكون له هوماش لعب ، بعضها من لعب الرأسمالية ، وبعضها الآخر من لعب الماركسيّة .

فأي مشروع نفكّر فيه بأفكار الآخرين ، ونحاول إنجازه بوسائل غيرهم معرض للفشل لا محالة .

والموضوع هنا في منتهى الوضوح بالنسبة لتحديد المهدّف : إن هدفنا خلق شروط الإقلاع وهذه هي مشكلة التنمية في جوهرها .

ثم علينا أن نحدد بأية وسيلة سنبلغ ذلك المهدّف . إذ ليس من مصلحتنا أن نستثمر بأي شيء :

فليس من المقبول أن نستثمر ما نرغبه فيه ونريده حتى بالوسائل التي هي في يد الغير . بل علينا أن نستثمر ما نستطيع بالوسائل الموجودة فعلاً في أيدينا .

وإذن « ما هي الوسائل التي في يد أي شعب في ساعة الصفر من إقلاعه ؟ إن ألمانيا - بعدها تعطلت تماماً سفيتها في نهاية الحرب العالمية الثانية - أقامت بقدار خمسة وأربعين ( ٤٥ ) ماركاً للرأس فقط .

لكن الاستثمار الحقيقي كان في رأس كل مواطن ألماني وفي عضلاته ، وبصورة أشمل وأدق كان في تضميم الشعب الألماني ، وفي التراب الألماني على الرغم من فقره ، وعلى الرغم من أنه كان محتلاً .

وفي الفترة نفسها - أي سنة ١٩٤٨ - يقلع بلد آسيوي ( الصين ) في ظروف أقسى بكثير بسبب روابط أكبر لم يعانيا الشعب الألماني ، فقد كان على الصين أن تخلق حق رأسها الفكري ، بقطع النظر عن الفكرة الأيديولوجية التي تحركها .

إننا لنجد في تجربتنا ، في وضع اجتماعي اقتصادي شبيه بالذى تعرفه كل البلدان الأفروasioية ، الدرس الذي يفيدنا أكثر في معرفة الشروط الأولية للإقلاع .

بصورة عامة ، فوسائل أي بلد أفروasioي في المرحلة الراهنة من تطوره ، تصنف كالتالي :

١ - فلاحتها وهي تنقص أو تزيد بدرجة وسائله البدائية .

٢ - ما يملك من مواد خام في السوق .

٣ - العمل المتوقع الذي يمكن تحويله إلى عمل واقع يعد بالساعات .

إن هذا هو سائر الرصيد الاقتصادي لوطنه مختلف في ساعة الصفر من إقلاعه . وسائل العوامل الأخرى فهي إضافية : إذ كل قرض أو استثمار يأتي من الخارج لا يمكن أن يكون القاعدة التي يقوم عليها مخطط ما .

ومن ناحية أخرى ، فالاختيار ، أي النموذج الأيديولوجي إنما يؤثر في سرعة التنمية على وجه الخصوص .

فاختيار الاشتراكية ، مثلاً إذا ما احترمت سائر شروطها الأيديولوجية يؤثر في السرعة ، بسبب التسيير المفروض على وسائل الإنتاج .

أما إذا لم تتحترم شروطها في مرحلة الصياغة ، بسبب هوماش مخالفة لجوهرها ، أو في مرحلة الإنجاز ، بسبب إرهاقها ببيروقراطية طفيلية ، فإنه لن

يكون لها التأثير على الأجهزة النفسية المتوقع تحريكها ، وهكذا تجمد الحركة ويستحيل الإقلاع .

وعليه ، فبقطع النظر عن الاختيار الأيديولوجي ، يجب اعتبار الوسائل الموجودة في حد ذاتها ، أي بتقديرها الاقتصادي البحث .

إن بلداً متخلفاً ليست لديه عملة ذات قيمة دولية يستطيع بها تجهيز صناعاته بالآلات الضرورية ، فإن عملته ، هي المادة الخام المصدرة إلى البلدان المصنعة ، ومنها ما يفاض عن استهلاكه من القمح وألأرز ، أو ما ينبع من قطن أو جوت هالج .

هذه المواد هي مالديه بوصفها وسيلة استثمار في الخطوة الأولى ، من أجل اقتناء ما يحتاجه في ميدان التصنيع . وتجربة الجزائر في تسويق الغاز وما لاقته من معوقات تدل على ضعف هذه العملة ، مادامت غير محصنة بالتدابير الضرورية من المناورات التي تحظى من قيمتها الشرائية في السوق . وهذه الحصانة لا تتأتى إلا في نطاق سياسة اقتصادية موحدة بين بلدان العالم الثالث ، حتى لا يبقى ذريعة للمناورين يتنافسون في التخفيض بين أرز بورما وأرز مصر وبترول الكويت وبترول العراق .

وحيما قدم للمؤتمر الأفروسيوي الثاني في القاهرة في شهر كانون الأول ( ديسمبر ) ١٩٥٧ اقتراح لتأسيس ( مصرف للمواد الخام ) رأينا بكل أسف هذا الاقتراح يمسخ ، ويعدل ويصدر في النهاية في صورة اقتراح لتأسيس ( مصرف للتنمية ) - أي في صورة فكرة لا وسيلة لها . وهكذا لم يكن لهذا المصرف الخيالي أي أثر في التنمية .

هذا الفشل ليس سوى مثل لتوضيح ( الالفعالية ) التي تختلف درجتها من وطن إلى آخر ، ولكنها تعم العالم الثالث كله . عدا الصين - ، فلم يحدث فيه إلى الآن تحويل العمل المتوقع إلى عمل واقع يقدر بالساعات .

ونلاحظ هنا أن القضية لا تتصل بفقر في الوسائل - لأن العمل هو الذي يخلقها - ولكن بفقر في الأفكار .

فن أجل دفع الآلة الاجتماعية في الحركة ، أي من أجل تحقيق شروط الإقلاع ، يجب أن يقوم التخطيط على مسلمة مدرجة كمبدأ عام لكل تشريع اجتماعي اقتصادي ألا وهي : « كل الأفواه تستحق قوتها ، وكل السواعد يجب عليها العمل » .

فكل وطن مختلف يستطيع دفع عجلته على هذا الأساس الدستوري الذي يتکفل سائر الحقوق ، ويفرض جميع الواجبات . ويتحقق بذلك الحركة الاجتماعية التي تغلب على كل نوع من الركود .

فن أجل تحقيق « الإقلاع » هذا هو الطريق .

☆ ☆ ☆

## العمل والاستثمار

عن ( الثورة الإفريقية ) عدد ٢٢٤ في  
٢٩ أيار ( مايو ) سنة ١٩٦٧

إن الحدث الذي يوحى بهذه السطور وقع حوالي عام ١٩٥٦ ، حين كانت الصين وشيكة القيام بما سمته ( الوثبة إلى الأمام ) ، هكذا قررت سياسة الإسكان ، أو بعبارة أخرى تحديد النسل .

وعندما يقرر وطن - عدد سكانه أكثر من أي وطن آخر - تحديد نسبة زيادة السكان فلا غرابة في ذلك . هذا في الظاهر على الأقل ، لأن منعنى التنمية يضع تلقائياً علاقة بين هذه الزيادة وحجم الاستثمار ، وهي علاقة عكسية ؛ أي إذا زادت نسبة السكان نقصت نسبة الاستثمار على الرؤوس .

هكذا تقول الأرقام .

إنها القاعدة المتبعة في كل تخطيط كلاسيكي ، تفسر لعالم الاقتصاد التقليدي الهم بصورة خاصة في العالم الثالث ، من بين ما تفسر ، الفشل النسبي الذي منيت به الهند بسبب زيادة السكان .

وهكذا لم يكن المشروع الصيني مخالفاً لمنطق الأرقام عندما قرر تحديد النسل ، من أجل تعديل منعنى الإسكان ، لتكون بينه وبين مقتضيات الاستثمار النسبة المعينة .

لكننا رأينا حين التطبيق ، كيف دامت هذه النظرية « كا تدوم زهور الورد ساعة صباح » . هكذا لم نرها تدوم في الواقع أكثر مما دامت نظرية ( مئة الزهرة ) <sup>(١)</sup> .

وإذا نحن استطعنا تفسير إلغاء النظرية الأخيرة ، بأسباب التقلبات السياسية ، فإنه من الصعب أن نفسر ، بالطريقة نفسها ، إلغاء النظرية الأولى ( نظرية تحديد النسل ) ، وهي نظرية اقتصادية لا تزال تحفظ بقيتها في رأي علماء الاقتصاد في الغرب ، وحتى في بعض بلدان الشرق .

هكذا رأينا المسؤولين الصينيين يتراجعون عن نظرية تحديد النسل ويتركونها إلى سياسة حرية النسل .

إن للحدث معنيين مهمين :

فهو يعني أولاً ، أن أي طريقة عمل نختارها ، لا يجوز لنا أن نضع منها منديلاً على أعيننا ، يمنعنا من النظر : بل يجب علينا أن تكون لدينا دائماً القدرة على إعادة النظر في أي لحظة نريد .

ومن ناحية أخرى فإن الحدث يفيدنا بأن المسؤولين الصينيين قد أعادوا النظر فعلاً فيما قرروا ، وأنهم أدركوا بذلك طريقة أخرى جديدة للاستثمار .

هذا الجانب هو الذي يمثل جوهر موضوعنا ، مع أن التجربة تثيرنا بجانبيها :

فنحن نرى أن المخطط الصيني يطرح المشكلة أولاً في صيغتها الكلاسيكية التي تقول : إذا أردنا أن نزيد من نسبة الاستثمار ينبغي أن نحفظ نسبة زيادة السكان .

---

(١) ظهرت هذه النظرية للوجود في فترة التأليف بين النزاعات المختلفة في الصين ثم ألغيت .

ثم نراه في فترة وجيزة يغير موقفه تماماً في الموضوع : فيطلق العنان للنسل دون تخفيض في منحني التنمية .

بل على العكس من ذلك ، فقد ازدادت في الصين سرعة التنمية في تلك الفترة التي تسميتها ( الوثبة إلى الأمام ) .

هل نستطيع من هنا أن نقرر أن التجربة قد دلت على عدم صحة النظرية العامة القائمة على الأرقام ، والتي تربط بين نسبة زيادة السكان ونسبة الاستثمار بعلاقة عكسية ؟.

وهل نكون بذلك قد كذبنا الأرقام التي كان لها فعلاً ثقلها في تحديد منحني التنمية في أكثر من بلد من العالم الثالث ، حيث كان من الصعب تحقيق ( شروط الإقلاع ) بسبب تزايد السكان بالذات ؟.

علينا أن نكون أقرب للمنطق فنجد إذن تفسيراً آخر . فالصين قد اكتشفت في نظرتها الثانية إلى الموضوع ، طريقة تعويض ، تعوض في مخطط الاستثمار الأثر السلبي لعامل السكان ، ذلك الأثر الذي فعل فعله في تجربة الهند .

وقد يهمنا أن ننكب على المشكلة لنتفحصها عن كثب : فالمرحلةان اللتان مرت بها التجربة الصينية تدلان على صورتين للاستثمار : الواحدة منها على عكس الأخرى بل تنافيها تماماً .

ولعلنا ، نبسط الأشياء من أجل الفهم ، إذا ما عرضناها في صورة جبرية ، تكشف أكثر سمات النظريتين :

١ ) وفي الحالة الأولى سيكون العمل النتيجة النهائية للاستثمار ، في صورة عدد من الوظائف يخلقها الاستثمار .

٢ ) أما في الحالة الثانية فالاستثمار هو نفسه نتاج العمل مقدراً بساعات عمل ( H. T. ) .

وهكذا نرى أن طريقي الاستثمار مختلفان اختلافاً جذرياً ، ليس من حيث مبدأ التخطيط فحسب ، بل من حيث سائر نتائجه الاقتصادية والاجتماعية والسياسية . فالاستثمار الأول يقوم أساساً على المال ، أما الثاني فهو يعتمد أساساً على الطاقات الاجتماعية .

وال الأول يتطلب غالباً وسائل مفقودة في البلاد المختلفة ، فيلجأ إلى رؤوس الأموال الأجنبية ، وهي حين تأتي ، تفرض شروطها السياسية التي تعرض البلاد لشكلات لاحل لها ، أو شروطاً فنية تجعل استثمارها دون جدوى ، كالقروض التي استمرت في جنوب شرق آسيا في نطاق مشروع ( كولومبو ) .

إذ تأتي الأموال والقروض أولاً ، وتترك البلد الذي ينتظرها مكتوف اليدين مع مشروع معلق ، كمصر في سنوات ١٩٥٥ - ١٩٥٦ مع مشروع السد العالي المعلق .

هذا من الناحية السياسية .

أما من الناحية الاقتصادية والاجتماعية ، فالفارق بين الطرفيتين أعمق من ذلك بكثير . فال المجتمع الذي ينحو على الطريقة الكلاسيكية للاستثمار ، لا يستفيد إلا من جزء من العمل المتوقع ( وهو نسبة السواعد التي تعمل فعلاً ) ، بينما يتحمل بالضرورة سائر الأفواه التي تأكل ، سواء منها من كان عاملاً أو من غير عمل ، وبذلك يتحمل بطالة لها أثر مزدوج : فهو يتحمل الشحادة على نطاق واسع ، وهي طفيلية اجتماعية تزيد في الأعباء غير المنتجة على كاهل الوطن . إذ الأفواه الطفيلية تأكل على أية صورة كانت . ثم نتيجة أخرى لهذا الأثر هي هجرة العمل المتوقع ( الذي تمثله السواعد المعطلة ) ، والتحقها بأي من الطاقات العاملة في الخارج ، وأحياناً تكون هذه الطاقات ذات كفاءة . وبذلك يصبح هذا المجتمع وكأنما يصدر للخارج ثروته الرئيسية : العمل .

حتى الأطر التي لم تشغل في نطاق الاستثمار الكلاسيكي فإنها تهاجر أحياناً .  
من هنا ندرك السبب الذي يجعل البلدان التي تخطط ، مضطرة فيها بيدو لتحديد  
النسل ، وذلك لتحديد عدد الأفواه الطفيلية والسواعد المعطلة ، دون أن يصرحوا  
بهذه الحقيقة لاعتبارات أخرى .

أما المجتمع الذي ينبع على أساس استثمار اجتماعي ، إذ تعمل السواعد كلها  
وتأكل الأفواه كلها ، فإنه لا يجد نفسه معرضاً لتلك المناقضة الصارخة . فالأعضاء  
غير المنتجة فيه تنحصر في أقل مقدار ( الطفل والمريض والعجز ) أما بقية  
السواعد فهي تعمل .

وهنا لا تبقى في الوطن ضرورة لتحديد النسل ، كيما يكون متناسباً مع  
الاستثمار ، كما هو الأمر في البلد الذي يخطط على أساس آخر .

والحاجة إلى تحديد النسل تذوب منذ النظرة الأولى في الاستثمار الاجتماعي ،  
بل لعلنا إذا أعدنا النظر في القضية . وفي ضوء التجربة الصينية - سوف يتبيّن  
على العكس أنه ربما يفيدنا أن تزيد في نسبة النسل ، في حدود لائقة بقدر  
يتناسب مع مساحة الرقعة وغنى تراها من ناحية ، ومع مرحلة النمو من ناحية  
أخرى .

قطعاً ، فحين يصل الوطن إلى طور الآلية الشاملة ( Automation ) فقد  
يكون من حقه أن يعيد النظر مرة أخرى في قضية النسل .

والواقع أن بلدان العالم الثالث ما زالت بعيدة جداً عن هذا الطور ، وعليه  
إذا عدنا هنا لاعتبارات قدمناها في مقالنا السابق ، فلأتنا أرداً أن نلح مرة  
أخرى على مبدأ التخطيط الذي أشرنا إليه في صورة مسلمة : « يجب أن تأكل  
الأفواه جميعها ويجب أن تعمل سائر السواعد » .

ولا نستطيع القول إن هذا الرأي يمتاز بالأصلة في صيغته . فالمدرسة الماركسية صاغته أيضاً في عبارة أخرى : « من كل حسب وسائله ، إلى كل حسب حاجاته » .

وإذا كانت الصيغتان لاختلفان تقريراً من حيث المحتوى ، فإن إدراج هذا المحتوى في اطراد موضوعي للنمو الاقتصادي مع ما يستتبع من شروط فنية ، يختلف تماماً بين النظريتين .

فالنظرية الماركسية تضع هذا المبدأ في آخر الاطراد ، أو كما يقولون : عند ظهور المجتمع الشيوعي الذي يلي المجتمع الاشتراكي . وعليه يكون المبدأ ذات قيمة أخلاقية يتدخل خصوصاً في عملية التوزيع .

أما فيما نشير إليه ونلح فيه ، فإن المبدأ الذي أشرنا إليه يوضع في بداية الاطراد ، ليكون مبدأ فنياً في أساس التخطيط . وعلى ضوء ذلك لابد لتقنية التخطيط أن تتغير كلها لتكون مطابقة لذلك الأساس ، وبالتالي فإننا نقول : إن إطعام سائر الأفواه وتشغيل السواعد كافة في بلد مختلف ليس إلا وهما ، إذا ما فكر هذا البلد في استثماره على أساس رأسمالي .

أما إذا فكر على أساس ماركسي فإنه مجرد أمنية حلوة .



## اقتصاد القوت والتنمية

عن ( الثورة الإفريقية ) عدد ٢٥٢ -

١٤ كانون الأول ( ديسمبر ) ١٩٦٧

كان يسيراً أن يلقب القرن الثامن عشر لقباً واحداً يناسب طبيعته وهكذا سمى هذا القرن ( قرن الأنوار ) .

ولكن يبدو من العسير على المؤرخين أن يلقبوا قرنتنا هذا بتسمية واحدة لتنوع جوانبه الأساسية : فهو فعلاً متنوع في مظاهره العميقه ، إنه عهد الذرة ، وهو عهد الفضاء الذي يصرخ فيه أحد الرواد ، ( جاجارين ) ، بأنه لم يجد الله في جولته ، كأنما كان على موعد معه على بعد أربع مئة ( ٤٠٠ ) كيلو متر من الأرض .

وهو أيضاً عهد المساحات الكبرى المخططة التي تعطى لعالم الاجتماع فرصة ليلاحظ - من خلال نسق النمو في الصين أو في الاتحاد السوفياتي - سرعة تطور اجتماعي ، تختزل أربعة أو خمسة قرون من التطور العادى في مدى بضعة عقود من الحركة المنظمة .

هذا المظهر الأخير هو الذي يهم بصورة خاصة البلدان المتخلفة ، ويهمنا نحن في كل بلد عربي .

إن فكرة التخطيط تلازم ذهنية عصمنا ، فهي جزء لا يتجزأ من ثقافته ، لكن تطبيقها يفرض شروطاً تختلف من رقعة إلى أخرى أو حتى من وطن إلى آخر .

فيبلاد كالولايات المتحدة حيث تتحقق النسبة اللائقة بين عدد السكان والمساحات المنتجة أي بين الطاقات الاجتماعية وإمكانيات التراب ، تستطيع غلق حدودها دون أن يخل ذلك بعizانيتها الاقتصادية .

إذاً وحدة متكاملة ( Autarcie ) في حيز الطاقة ، تستطيع في كل لحظة أن تكون في حيز الوجود ، إذاً ما فرضت عليها ظروف خارجية خاصة ، أن تستغني عن تجاراتها مع الخارج ، فتقصر حلقتها التجارية على الداخل فقط .

لكن فكرة التخطيط ، في هذه الرقعة ، لا تتصدى هنا لمشكلات الوجود ، فالقوت متوفـر منذ الآن ، لكنـها تتصـدى لـمشـكلـاتـ الـقوـةـ والـهـمـيـنـةـ منـ أـجـلـ الحـفـاظـ علىـ تـواـزـنـ الـقوـىـ فيـ الـعـالـمـ ،ـ كـاـ يـزـعـونـ .

فـفيـ رـقـعةـ كـهـذـهـ ،ـ تـكـوـنـ مـهـمـةـ الـمـخـطـطـ سـهـلـةـ نـسـبـيـاـ ،ـ لـأـنـهـ تـعـنـىـ فـقـطـ بـإـيـجادـ أـفـضـلـ اـسـتـخـدـامـ لـلـوـسـائـلـ يـتـحـقـقـ بـهـ أـقـصـىـ مـاـ يـكـنـ مـنـ الـقوـةـ .

وـفـيـ رـقـعةـ أـخـرـىـ ،ـ كـاـلـاتـحـادـ السـوـفـيـيـيـ والـصـينـ فيـ بـدـاـيـةـ إـقـلـاعـهـاـ ،ـ كـاـنـ عـلـىـ الـمـخـطـطـ أـنـ يـوـاجـهـ صـنـفـيـنـ مـنـ الـمـشـكـلـاتـ :

كـاـنـ عـلـيـهـ أـنـ يـجـلـ أـلـاـ ،ـ مـشـكـلـةـ الـقوـتـ فيـ وـقـتـ يـوـاجـهـ فـيـهـ مـشـكـلـةـ الـقوـةـ .ـ إـنـاـ هـوـ لـنـ يـسـتـطـعـ حـلـ الثـانـيـةـ إـذـاـ لـمـ يـجـلـ أـلـاـلـىـ قـبـلـهـاـ ..ـ يـجـلـهـاـ عـلـىـ الـأـقـلـ بـصـورـةـ تـدـريـجـيـةـ .

وـهـذـاـ يـعـنـىـ مـنـ النـاـحـيـةـ النـظـرـيـةـ ،ـ أـنـهـ لـاـ يـكـنـ تـحـقـيقـ اـقـتـصـادـ تـنـمـيـةـ ،ـ بـطـرـيـقـةـ مـسـتـقـلـةـ عـنـ اـقـتـصـادـ مـتـيـنـ لـتـحـقـيقـ الـقوـتـ .

هـذـهـ الـضـرـورـةـ ،ـ الـمـفـروـضـةـ بـحـكـمـ الـطـبـيـعـةـ عـلـىـ التـخـطـيطـ ،ـ كـاـ رـأـيـنـاـهـاـ قـدـ روـعـيـتـ فـيـ بـلـدـيـنـ كـاـلـصـينـ وـالـاتـحـادـ السـوـفـيـيـيـ ،ـ وـكـمـ يـجـبـ مـنـ بـابـ أـلـاـ ،ـ مـرـاعـاـتـهـاـ فـيـ الـبـلـدـانـ الـمـتـخـلـفـةـ .

ففي هذه البلدان ، لابد للتخطيط أن يعين ، بكل وضوح ، وسائل القوت ووسائل التنمية .

لكن الصلة بين الجانبين عضوية ووثيقة ، وأي حل تتخذه ، كنوع الاستثمار من أجل التنمية ، فإنه سيفرض الحل ، الحسن أو السيئ لل المشكلة الأولى ، وربما فرض مع ذلك نتائج سياسية في بعض الحالات .

وكان سبق أن قلنا في غير هذا المكان ، فهناك نوعان من الاستثمار :

- ١ ) الاستثمار الكلاسيكي بالوسائل المالية .
- ٢ ) الاستثمار الاجتماعي لسائر الطاقات البشرية ، سائر موارد التراب ، وما تحت التراب أو الركاز كما يقول الفقهاء .

علينا إذن للتقييز بين النوعين ، أن تقدر فعالية الأولى بالنسبة لوطن واحد ( ومن أجل التبسيط ) ، وفي إحدى مهامه فقط ، في الجزائر مثلاً ، فيما يتصل على الأقل بالتشغيل الجزئي لليد العاملة فيها . وزيادة في التبسيط سنقدر مهمتها فقط بالنسبة لعودة سبع مئة ألف من أبنائها الموجودين في أوربا الآن ، مع ضمان تشغيلهم في بلادهم .

ومنة ملاحظة أولى في هذا الصدد : إن تصدير فوج بهذا من السواعد إلى الخارج ، يمثل نزيفاً للطاقة الاجتماعية للبلاد المصدرة ، دون أن نضيف إلى هذا التصدير ، نبرة المأساة التي يعيشها أكثر من نصف مليون جزائري ، تلقي بهم الحياة في الصعوبات وعدم الاستقرار ، كما يعرف هذا من شاهد ظروف العمل القاسية التي تفرض على هؤلاء العمال .

فاسترجاع هذا الفوج ، مهمة ذات مغزى كبير من الناحية الوطنية والاقتصادية والإنسانية .

ولننظر الآن المشكلة من الناحية النفسية : فكم يكون مبلغ الاستثمار المالي الكفيل بإنجاز مهمة كهذه ، أي إيجاد سبع مئة ألف وظيفة ؟

إن الأرقام هي التي تجيب على هذا السؤال : فنحن نعلم أن الميزانية الجزائرية رصدت تقريرياً مئتي مليار من الفرنكات القدية تقريرياً ، لتشيد بعناية مركب الحديد والصلب لإيجاد - حسب التقديرات الرسمية - نحو خمسة آلاف وظيفة .

وعليه يتطلب إنجاز مهمة واحدة كهذه - أي إرجاع الجزائريين الذين يعملون في الخارج مبلغاً قدره ثانية وعشرون ألف مليار من الفرنكات القدية تقريرياً .

هذا الرقم وحده ، يوضح بأن التخطيط والاستثمار على الطريقة الكلاسيكية - أي بوسائل المال - يجعل مهمة جزئية فرق استطاعة الوطن .

وهذه الحقيقة ستكون أكثر وضوحاً لو قدرنا المشكلة بكاملها ولم نقتصر على جزئياتها .

فاختيار الطريقة الكلاسيكية للاستثمار يقودنا حتماً إلى مأزق اقتصادي أولاً ، ثم إنه سيضع خطة تبنيها تحت رحمة رأس مال أجنبي بالضرورة ، قد يتتوفر لنا أو لا يتتوفر ، ثم إنه يفرض علينا قيوداً لا تقدر مسبقاً ثقلها على الصعيد السياسي .

فأمّا الحالات بهذه نستطيع قطعاً اتباع نظرية الاقتصاد الكلاسيكية لـ (آدم سميث) ، حين وضع مبدأه (اتركوه يعمل ، اتركوه يسير) فوضع معه في الوقت نفسه سياسة النعامة التي تغرس رأسها في الرمل عندما ترى خطراً محدقاً بها .

وهو يعني في وطن كالجزائر ، أن نترك الأشياء تسير وحدها ، بخطوة السلففاة في عصر الفضاء .

أما إذا انتهجنا الطريق الآخر للاستثمار ، فإن علينا أن نحدد مبادئه وسلاماته ، فنراعيها ونراعي نتائجها في تخطيطنا .

وينبغي أن تأخذ أولاً كلمة ( تخطيط ) ضبطاً أكبر ووضوحاً أ洁 في مصطلحنا التقني ، فليس التخطيط أن نضع ، الواحد تلو الآخر ، أجزاء متفرقة و مختلفة ، تاركين للصدفة ولحسن الحظ أن يتلقفها في مركب سميه ( التنمية ) .

هذا من حيث المصطلح ، فيه لكل كلمة قدرة على تحديد نظرية أو سياسة اقتصادية لها فعاليتها في النتيجة .

أما المبادئ والسلمات الخاصة بالاستثمار الاجتماعي فهـا اثنتان :

- ١ - يجب القوت لكل فـ .
- ٢ - يجب العمل لكل ساعد .

وعليه فالقضية ليست بالنسبة للبلد الواحد في تشغيل جزء من السواعد ، كسواعد العمال الجزائريين العائدين من الخارج ، بل ينـبغي تشغيل السواعد كلها التي تمثل الرصيد الحقيقي للوطن بأجمعـه في لحظة الصفر من إقلاعـه .

وبهـذا الثـن فقط نـستطيع دفع عجلة التنمية في الوطن .

والسلمة الأولى ( القوت لكل فـ ) تفرض منـذ اللحظة الأولى شروطـاً على الثانية لـتطبيقـها ، إذ نـحن لن نـستطيع تشـغيل السـواعد كلـها إـذا لم نـأخذ على عـاتقـنا إـطعامـ الأـفواه جـميعـها .

هـكـذا يـتبـين الـربـطـ العـضـويـ بـيـنـ اـقـتصـادـ القـوتـ وـاـقـتصـادـ التـنـيـةـ .

لـقد عـاشـتـ الصـينـ الشـعـبـيـةـ معـ الثـورـةـ الثـقـافـيـةـ ، تـجـربـةـ تـفـيدـنـاـ فيـ هـذـاـ الصـددـ منـ نـاحـيـتـينـ ، فـالـعـارـضـونـ لـ ( ماـوـتـسيـ تـونـجـ ) قـامـواـ بـحاـوـلـةـ تعـطـيلـ لـاـقـتصـادـ

التنمية ، بيت الفوضى في اقتصاد القوت ، فبدروا الاحتياطي من الغذاء بتوزيع يرضي العمال في حاجتهم العاجلة ويخطم مصلحتهم الآجلة .

لكن المسؤولين مالبشو أن أدركوا بسرعة هذا التخريب وأطلقوا عليه مصطلحاً جديداً (الاقتصادانية<sup>(١)</sup>) .

وكان التخريب السمي بهذه التسمية موجهاً لخدير الوعي الشوري لدى العمال الذين لم ينخدعوا ، وموجهاً لإحباط الجهد الجبار المبذول في الوطن من أجل التنمية .

هكذا نلمس الرباط الحيوى بين اقتصاد القوت واقتصاد التنمية ، في بلد اختار بالضبط طريقة الاستثمار الاجتماعى مع مسلطيه الأساسيتين .

ولا نرى ، في الحالة الراهنة ، طريقة ثالثة لرسم خطة تنمية للبلدان النامية ؛ إنما اختيار أي الطريقتين يفرض نتائجها بأكملها ، خصوصاً في تحطيم العمل والتوزيع ، إذ لكي نحرك السواعد كلها لا بد أن نوفر القوت لسائر الأفراد .

وذلك يعني في الخطط أولاً ، إنتاج أقصى ما يمكن من الغذاء ، لتوزيعه على أليق صورة ، بين ما يخزن للاستهلاك وما يوفر للتصدير في نطاق مقتضيات التنمية .

وها نحن أولاء نجد مرة أخرى في الصين المثل الذي يوضح هذه الخطة ، إذ القطاع الزراعي فيها قدم وحده وسائل اقتصاد التنمية ، بالإضافة إلى وسائل اقتصاد القوت .

لقد قدم القطاع الزراعي وحده ، على الأقل في العقد الذي تلا عام ١٩٤٨ ،

(١) ترجمنا بهذه الكلمة المترنحة لفظة *Economisme* وهي أيضاً مترنحة من كلمة *Economie* أي الاقتصاد للتعبير عن الإغراء بوسائل الاقتصاد .

الوسائل التي أتاحت للصين أن تواجه راشدة سائر مشكلات الوجود ( القوت ) ، وأن ترسي بنجاح القواعد التي تجعلها دولة قوية . إنها البلد الوحيد في العالم الثالث الذي استطاع أن يستثمر ٢٠٪ من دخله السنوي العام في تجهيز صناعته ، وذلك بفضل قطاعه الزراعي .

والواقع أن محمل البلدان المتخلفة أصبحت تعيش بشظف . وهي ماتزال تعيش على أي حال من قطاعها الزراعي ، بينما نرى إنتاجها الزراعي قد انخفض منذ استقلالها ، أي أصبح لا يعني بضرورات القوت ، ومن باب أولى لا يعني بضرورات التنمية .

إن شروط التسويق ، المهيمن عليها المال ، لا تسمح أيضاً برفع ميزانية البلدان المتخلفة من أجل التصنيع ، ولا تستطيع الواحدة منها أن تكون داخل حدودها سوقاً مستقلة ، إنما تستطيع على الأقل تحرير قوتها من شروط الخارج .

لابد إذن من وضع اقتصاد القوت فوق سائر تقلبات السوق في الخارج ، وكذلك مناورات البورصات ، وعليه لا بد أن يوضع مخططه في صورة حلقة مغلقة لا تؤثر عليها العوامل الخارجية ، ولتحقيق هذا المهدف لابد من تجنب استهلاك بعض الأنواع من الغذاء المستوردة من الخارج ، كالشوكولاتة من النوع الفاخر وسمن النورماندي والويسيكي الایكولي .

ولابد أن يكون هذا التخطيط الغذائي في صورة ( أوترشي Autarcie ) صغيرة جديرة ، على الأقل ، بتحقيق قوت الأفواه جميعها .

لابد لكل وطن متخلف أن ينظم أولاً قطاعه الزراعي ، حتى يقوت سائر الأفواه ويشغل بالتدريج كل ساعد .

إننا ننتظر نيران الأفراح تعلن أن البلدان الإسلامية تسير على هذا الطريق .

## نشرتني أم نصنع

عن ( الثورة الإفريقية ) عدد ٢٦٠ في  
٨ شباط ( فبراير ) ١٩٦٨

نشرت جريدة ( الجزائر والأحداث ) مقالاً يتعلق بتحديد النسل ، فقدمته  
إلى قرائها بتعليق تناولته بعض السطور .

إنه لا يهمني في هذا التقديم ، مالا يخصني كذكر ( الضرورة الاقتصادية )  
بوصفها مسogaً لتحديد النسل في نظر ( الغزالي ) ، مع أنني أعتقد أن تحويل  
صاحب ( إحياء علوم الدين ) مثل هذا التسويغ في قضية ( العزل ) إنما هو تعيين  
على حقيقة شخصيته وزمانه .

ولقد أراد صاحب السطور أن يلح إلى بعض ماقلته في إطار تحديد النسل  
والاقتصاد موضحاً سطحية من يعزون التخلف بصورة خاصة إلى كثرة السكان .  
وهكذا يتناول التعليق هذا الرأي فيعقب عليه بأننا في ذلك قد حاولنا أن نحيط  
النظيرية ( الملتوصي )<sup>(١)</sup> بالشكوك ، بينما أحاطتها بالوضوح كله معتقداً على  
إحصائيات وتجارب واقعية ، في بيان خطئها .

وإني لأعترف لصاحب السطور هذه ، بأنه لم يجعل رأي في الموضوع كله  
( شكوكاً ) ، بل إنه تفضل وترك له نصيباً من الصحة والصواب . إنما هو قد  
حصر هذا النصيб فيما أسماه ( الظاهرة اليابانية ) و ( الظاهرة الصينية ) .

ولقد ركز فعلاً حالي الصين واليابان ، لا على أنها حالات شذوذ كما يوغر قلمه

---

(١) ( ملتوص ) هو صاحب نظرية تحديد النسل ، وقد وضعها في القرن الماضي .

بذلك ، ولكن على أنها دلالتان بيتنان على واقع ذي أهمية كبرى ، في التدليل الفاصل على أن الحياة الاقتصادية بالمعنى العضوي لها ( ذاتيتها ) ، وأنها تحفظ بها في نظم أيديولوجية مختلفة أو حتى متباعدة .

لكن لصاحب السطور في ( الجزائر والأحداث ) الفضل على أية حال ، فقد أعطاني فرصة لمزيد من التوضيح والإدلة بمزيد من الآراء فيما يتعلق بذاتية الظاهرة الاقتصادية .

لقد أطلقت الصين في البحر ، منذ بضعة أسابيع ، أول سفينة للاتصال البعيد . صنعتها كلها إحدى ترساناتها وأسمتها ( دنج فيند ) ، وقد انتهت الصحافة الصينية هذه المناسبة ، للإشارة مرة أخرى بانتصارات الثورة الثقافية ، وهاجمت المثبطين والمتوجسين وفندت مزاعهم .

وهكذا خصصت صحيفة نقداً شديداً للخط السياسي الذي « يدفع إلى شراء أو استئجار الباخر عوض صنعها » .

وليس لنا هنا ، أن نعد هذا النقد من وجهة النظر الأيديولوجية كما فعلت الصحيفة ، ولكن من الناحية الاقتصادية الصرفة .

ولعلنا نفاجئ الكثير من إخواننا ، إذا قلنا لهم إن الولايات المتحدة - وهي أغنى دولة - لا تستطيع إذا حطم زلزال عنيف إحدى مدنها الكبرى ( شراءها ) من جديد لتعيد بناءها .

فأمريكا الغنية لا تستطيع فعلاً ، بما لديها الآن من رصيد الذهب ، وهو تقريراً أربعة عشر ملياراً من الدولارات ، أن تدفع لمقاول - أنجز إعادة بناء مدينة كنيويورك مثلاً بكل مراافقها السكنية والصناعية - ثمن مقاولته عيناً .

إذن لا بد أن نتصور غرور المسكين الذي يتقدم لمقاولة كهذه . ومع ذلك

فلن نرى عجباً في وجوه إخواننا - الذين فاجأناهم بثلثا هذا - إذا قلنا لهم إن الولايات المتحدة قد قررت - ولتكن لأسباب استراتيجية - بناء مئة نيويورك ( تحت الأرض ) لتجتمع فيها السكان في حال حرب نووية .

فالوطن الذي كانت له الجرأة ، منذ أكثر من نصف قرن ، ليقدم على إنجاز المشروع الضخم المسمى ( مشروع مجرى التينسي ) ، لقادره اليوم على إنجاز أي مشروع في الحجم الذي قدرناه ( مئة نيويورك ) تقديرأً يشبه الخيال .

لكنه ليس في تقديرنا أي خيال ، وخصوصاً حين نلاحظ أن إعادة بناء سائر مدن ألمانيا بعد الحرب العالمية الثانية ، وكذلك إعادة بناء هiroشىما ونجازاكي في اليابان ، قد تم في صيم الواقع في القرن العشرين بعيداً عن الخيال .

هذا بينما لا نتصور أنه كان في استطاعة ألمانيا واليابان ( شراء ) مدنها المحطمة ودفع ثمنها عيناً : فمن أين توافر لهاتين الدولتين ذلك كله في وقت كانتا فيه محطمتين وقد فقدتا كل قوة شرائية في السوق العالمية ؟ .

ليس في هذا كله عجب ، بل إننا نستطيع التدليل بدلائل أخرى كظهور الاتحاد السوفيتي من العدم . ولئن دل ذلك على شيء ، فعلى أن عقول الناس تغير ، تغيراً طبيعياً إلى حد ما ، بين ( قوة الشراء ) و ( قوة العمل ) في مجتمع ما .

ولهذا التغير أهمية كبيرة بالنسبة للبلدان المتخلفة . لأنه يجعلها تدرك . بناءً . الفرق الجوهرى بين الاستثمار المأبى الكلاسيكي الذي يعتقد منذ حضرة الأولى على ( قوة الشراء ) . والاستثمار الاجتهاعي الذي يعتمد أساساً على ( قوة العمل ) .

ولاشك . بأن الصعوبات التي لاقتها هذه البلدان أو الفشل الذي منيت به ، بعد الحرب العالمية الثانية ، قد كان مرجعها إلى خلط وعدم وضوح في الأفكار في هذا الصدد .

إن ( قوة الشراء ) كانت فعلاً ضعيفة لدى هذه البلدان أو هي تساوي صفرأً في السوق العالمية ، فإذا وضعت خططاتهم بالتقديرات النقدية وليس منها في أيديهم شيء ، فإن ( إقلاعهم ) سيصبح مستحيلاً ، وستكون خطواتهم في هذا الاتجاه مجرد تيه يعرضهم لخيبة أمل تارة ، ولفشل أخرى ، وأحياناً لتورطات سياسية على حساب سيادتهم .

وقد يحدث أيضاً لبعض البلدان من العالم الثالث ، أن تعلن على الصعيد السياسي موقفها الاشتراكي ، ولكن دون رؤية واضحة لمستلزمات هذا الموقف على الصعيد الاقتصادي ، فنراهم ينهجون في خططاتهم منهج من يعتقد على ( قوة الشراء ) المفقودة بين أيديهم ، فتصبح خططاتهم خاصة لتبنيات مالية تعطل إنجازها .

وطالما لم تتوضّح فكرة الاستثمار في تلك البلدان ، وتبقى فيها خاصة سلطان المال ، فإنها - منها - كان مبدؤها السياسي - لن تكتشف قدرتها الاقتصادية الحقيقة .

والمشكلة هذه التي تفرض شرطاً مسبقاً على مشروعات تلك البلدان ، ليست في الواقع من الصنف الاقتصادي بالمعنى الضيق لهذه الكلمة ، ولكنها - قبل ذلك - مشكلة نفسية ثقافية ، أو بعبارة أخرى هي من الصنف الأيديولوجي مع توسيع معنى هذه الكلمة . فهذه البلاد تعيش نتائج صدمة ثقافية تحرمها من حرية التصرف في أكثر من ميدان .

ففي الميدان الاقتصادي يجب عليها أن تكتشف قدرتها الحقيقة ، التي لا توجد على محور ( القدرة المالية ) ، ولكن على محور ( القدرة الاجتماعية ) .

وطالما لم تقم البلدان المعنية بهذه الخطوة من أجل تحررها النفسي - الثقافي ، فإن تحررها الاقتصادي يصعب أو يستحيل .. وهكذا يصبح بعضها

العني يوت جوعاً ، لأنه لا يحسن التصرف بما أتاه الله من قدرة ، بينما هذه القدرة عظيمة جداً في العالم الثالث ، شريطة أن يحولها من حيز القوة إلى حيز العمل .

ولا يمكن ذلك إلا بتحقيق سائر شروط التحويل ، كما تحققت في الاتحاد السوفيتي حوالي سنة ١٩٢٨ ، وفي الصين عام ١٩٤٨ .

ولسنا نفترض هنا ، بذكر هذين الشالين ، اختياراً أيديدلوجياً معيناً . فالاقتصاد له قوانينه الذاتية . كا ذكرنا ونكرر - وعلى ضوء ذلك لا يمكن القول إن ثمة ( ظاهرة يابانية ) من ناحية ، و ( ظاهرة صينية ) من ناحية أخرى ، وإنما هنالك ( ظاهرة اقتصادية ) واحدة تحققت ، طبقاً لشروط ذاتية ، في بلدين مختلفي أيديدلوجيتها اختلافاً مطلقاً .

وللاقتصاد تاريخه أيضاً : فالعصر الصناعي لم يبدأ في ألمانيا في القرن التاسع عشر على أساس شيء يسمى مشروع ( مارشال )<sup>(١)</sup> أو على قاعدة أيديدلوجية معينة .

لعله كان ( للاستثمار المالي ) أثر ( كحقنة سيروم تقوى جهازاً لا زال ضعيفاً ) في النهضة الصناعية ، التي قامت في الاتحاد السوفيتي بعد ثورة ١٩١٧ ، منها كان في هذا الاحتمال من ضعف بعد أن أعلنت الثورة إلغاء سائر القروض الأجنبية ، ولكن الأمر الذي لا جدال فيه هو أن ( الاستثمار الاجتماعي ) قد حقق ماسماه لينين ( الاقتصاد الجديد NEP ) ، وهو الذي شيد العملاق السوفيتي .

وإنه الاضطراد نفسه يتكرر اليوم في الصين بسرعة مذهلة .

(١) إن نشر هذه الآراء أوجد رد فعل في جهات معينة نسبتها ( جهات الصراع الفكري ) ، فأطلقت أقلامها وأبوااقها المأجورة للرد المتستر علينا بأن مشروع ( مارشال ) هو الذي سمح لألمانيا بنهضتها الاقتصادية الحالية ، ولكن هل كان ( مارشال ) في القرن الماضي ؟

وعلى العكس من ذلك ، فإن ( الاستثمار المالي ) لا يستطيع أن يحل مشكلات البلدان المتخلفة لا كاملاً ولا كيماً .

إنه لا يحلها كاملاً ، لأنه - مهما تواضعت التقديرات - لا يكون أبداً في مستوى الحاجات الحقيقة .

ومن ناحية الكيف لأن ( قدرته ) تصاب منذ الخطوة الأولى ، بعيوب منحه بصفته قرضاً خاضعاً لشروط توجيهه غالباً مصالح صاحب المال ، سواء لخدمة أغراض استراتيجية أو لتبنيق سمعته .

ف ( النقطة الرابعة ) على سبيل المثال ، لم يكن لها أي تأثير في البلدان المتخلفة ، سوى أنها أتاحت لعدد كبير من الأجانب إقامة سياحية طويلة ومتعددة ، بصفتهم مستشارين في تلك البلدان ، ولم يستفد منهم من أهالي الوطن سوى بعض ( البقالين ) ليونوهم ، أو بعض المقربين إليهم من المثقفين المحليين .

وهكذا كانت ( النقطة الرابعة ) حقنة السيروم أعطيت للتقوية ، إنما لم يستفد منها من حقنها ، لأن جرعتها بالنسبة لوهنه الكبير كانت قليلة ، ثم لسوء حقنها كذلك .

وقد يحدث أحياناً أن ( الاستثمار المالي ) يصاب أيضاً بعيوب من يستغله ، فيستعمله في أبواب تافهة : كنصب تمثال من ذهب لزعيم في عاصمة من عواصم العالم الثالث ، أو في أمر تافه آخر .

إنه ليس للبلدان المتخلفة سوى طريق واحد للخروج من المأزق الاقتصادي ، دون اللجوء إلى تلك التفسيرات التي تعزو التخلف إلى ( التفجير السكاني ) التي بینا سطحيتها فيما سبق .

هذا الطريق ما هو إلا ( الاستثمار الاجتماعي ) وفقاً للشروط التي ذكرناها

أكثر من مرة ، أي - بعبارة مختصرة - تلك الشروط التي تحول سائر العوامل الاقتصادية من حيز القوة والسكنون إلى حيز العمل والحركة .

والعالم الثالث في حاجة ، من أجل إقلاعه ، إلى دفعه كفيلة بأن تخلصه من سائر أصناف الجمود ، ولعله بصورة خاصة في حاجة في الميدان الاقتصادي إلى نظرية جديدة .

ولا بأس إذا ذكرنا هنا أن ( مؤتمر ٧٧ ) الذي انعقد بالجزائر قبل مؤتمر نيودلهي مر بالشكلة مر الكرام . وكذلك المؤتمر الذي انعقد بالقاهرة عام ١٩٥٧ .

ويبقى أمامنا أن حل هذه المشكلة ، هو الذي سيعطي الإشارة الخضراء الحقيقة للإقلاع في العالم الثالث ، ولن يتحقق ذلك إلا ضمن تغيير جذري في طيات النفوس .

فالتنمية لا تُشتري من الخارج بعملة أجنبية ، غير موجودة في خزينتنا . فهناك قيم أخلاقية واجتماعية وثقافية لا تستورد ، وعلى المجتمع الذي يحتاجها أن يلدها .

والتنمية من تلك القيم ، إنها لا تستورد بل تصنع في المكان نفسه كالباخرة التي أطلقتها الصين في البحر هذه الأيام .

وإذا بدا تزايد السكان في بلاد متخلفة كارثة ، مثل كارثة زحف الجراد على أرض ذات زراعة ومرعى ، فإنما ذلك لسبب واحد هو أن التخلف الاقتصادي مبطن بخلف ذهني .

وإذا كان يخشى في وطن كهذا أن تزيد فيه البطالة ، بينما كل شيء فيه ينتظر الإنجاز ، فذلك دليل على أنه يعاني أولاً بطالة العقول التي تحجم عن السير ، وتقف أمام الإشارة الحمراء التي تضعها في طريقها فكرة ( الاستثمار المالي ) .

إن وطناً متخلفاً لا بد له أن يستثمر سائر مافيه من طاقات . يستثمر عقوله وسواuded ودقائقه كافة ، وكل شبر من ترابه ، فتلك هي الجلة الضخمة التي يجب دفعها لإنشاء حركة اجتماعية واستمرار تلك الحركة .

وعند ذلك فقط ، إذا جاء من الخارج نصيب يضاف إلى الاستثمار العام ، فإنه قد يكون حقنة تزيد في قوة جسم تكونت قوته من ذاته ، حين اكتشف قوته الاقتصادية الحقيقية .

☆ ☆ ☆

## الفصل السادس في الصراع الفكري

### خاتمة

لو كان لابد من خاتمة لهذا الكتاب ، لرأيت أن أخصصها لفصل ( الصراع الفكري ) ، لأن هذا الصراع ماحتمد يوماً ، في التاريخ على العموم وفي العالم الإسلامي على وجه الخصوص ، كما نراه اليوم .

إن أهمات القضايا التي يواجهها العالم الإسلامي اليوم ، هي من صناعة التاريخ . لكن عثراته فيها سواء في حياته الداخلية ، أو في الحياة الدولية بوجه خاص ، هي من صنع نفسه ، أو إذا أردنا أكثر دقة ، قلنا إنها من صناعة أعدائه ، ومن جهله المطبق بتقنية هذه الصناعة مع إسهام بعض أبنائه فيها بوصفهم مرتفقة .

إنني لا أريد الدخول في تفاصيل موضوع شائك ، خصصت له ، منذ أكثر من عشر سنوات كتاباً هو ( الصراع الفكري ) ، وأعتقد أنه الآن في حاجة إلى تكملة عريضة في ضوء التجارب الجديدة التي مر بها - وير بها - الوطن العربي بعد الاستقلال .

إنما حسي هنا أن أقول كلمتين خلاصة لخبرتي في الموضوع :  
أولاً : إن الصراع الفكري - تجري عليه قاعدة الشيء المركب من أشياء .

فإذا أجرينا على تركيبه عملية تخليل ، وجدنا فيه عناصر تعود إلى الاستعمار وأخرى تعود إلى القابلية للاستعمار .

لكن إذا تبعنا العناصر هذه كلها ، في نطاق عملها في حياة المجتمع الإسلامي ، فسوف نجد أن العناصر الأولى لا تؤثر ، ولا تستطيع التأثير ، إذا لم تساعدها ( القابلية للاستعمار ) .

وبعبارة أخرى ، فالاستعمار وحده لا يستطيع شيئاً !

ثانياً : ثم إذا نظرنا في الصراع الفكري من الزاوية الأخلاقية ، نراه يحتوي على : دهاء ، مكر ، خداع ، نهم ، شراسة ، دناءة ، سفالة ، نجاسة ، خبث ، خيانة .

وإذا أردنا ، بعد ذلك ، توزيع هذه العناصر توزيعاً منصفاً حسب مصدرها ، فسنجد الدهاء ، والمكر ، والخداع ، والنهم ، والشراسة من نصيب الاستعمار لا ينزعه في هذه الفضائل أحد .

أما قرينته الشمطاء - القابلية للاستعمار - فتحصتها الدناءة والسفالة والنجاسة والخبث والخيانة .

والآن ، فإذا سمح لي أن أعلق على هذه الحقيقة بشيء من تجربتي الشخصية بصفتي كاتباً ، أقول : إنه ما أصابني الاستعمار بأذى يعطل نشاطي ، إلا عن طريق هيئة دينية إسلامية ، أو سلطة في بلاد عربية .

أما أنت أهلاً القارئ الكريم فحسبك إذا قرأت في هذا الكتاب ( جولة البترول العربي ) أن تذكر موقف بعض الدول في قضية البترول ، فعساك ترى الصراع الفكري في أبشع صوره .

## المفرد

- ١ - مسرد الآيات القرآنية
- ٢ - مسرد الأحاديث النبوية
- ٣ - مسرد الأعلام (يشمل الأشخاص والدول والأمكنة)
- ٤ - مسرد المذاهب والجماعات والشعوب
- ٥ - مسرد المعاهدات والمؤتمرات والمنظمات
- ٦ - مسرد المراجع والمصادر
- ٧ - مسرد الموضوعات



## ١ - مسرد الآيات القرآنية

| الآية                                                                                                   | الصفحة | رقمها  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--------|
| سورة التوبة ( ٩ )<br>﴿ لَوْخَرَجُوا فِيهَا مَا زَادُوكُمْ إِلَّا خَبَالٌ ﴾ .                            | ٤٧     | ١٥     |
| سورة الرعد ( ١٣ )<br>﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْيِرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يَغْيِرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ . | ١٢     | ٥٤ ، ٩ |
| سورة الإسراء ( ١٧ )<br>﴿ وَلَقَدْ كَرَمَنَا بَنِي آدَمَ ﴾ .                                             | ٧٠     | ٢٥     |

## ٢ - مسرد الأحاديث النبوية

### الصفحة

### المبحث

«أ»

«إنا هي أعمالكم تردا إليكم، كا تكونوا يَوْلُ عَلَيْكُم» [في صحيح مسلم ١٩٩٤/٤ ١٤٩، ٦٨٠، ٤٠ - كتاب البر - باب تحرير الظلم - الحديث ٢٥٧٧] .... إنا هي أعمالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها .... ولم نعثر على نفس النص الوارد إياها هي أعمالكم تردا إليكم.

أما الحديث الثاني: «كا تكونوا يول عليكم» فهو حديث ضعيف، كشف المخاء [١٢٦/٢، والمقصد الحسنة للسخاوي ٣٢٦ والرواية فيه «كا تكونون ...»]

«إياك وحضراء الدمن» [الحديث «إياك وحضراء الدمن»، فقيل: ما حضراء الدمن؟ قال: المرأة الحسناء في المبت السوء]. رواه السدارقطني في الأفراد والرامهزمي في الأمثال. وانظر إحياء علوم الدين للإمام الغزالي - المجلد الثاني - ج ١٣٢/٤ مسلسل ٧٢٤ طبعة ثانية دار الفكر ١٤٠٠ هـ / ١٩٨٠ م].

«ع»

«عَدْنَا مِنَ الْجَهَادِ الْأَصْغَرِ إِلَى الْجَهَادِ الْأَكْبَرِ» [كتن العمال ٤/٤٢٠ الحديث ١١٢٦٠، ١١٣ و ٦٦٦/٤ الحديث ١١٧٧٩]

«م»

«من كانت بيده غرسة يريده غرسها وقامت الساعة فليغرسها» [في مجمع الزوائد ٦٢/٤: ورد الحديث بلفظ «إن قامت الساعة وفي يد أحدكم فسيلة (أي خلة صغيرة) فليغرسها» رواه البزار]

«و»

«وَاللَّهُ لَيَتَّنِّ هَذَا الْأَمْرُ حَتَّى تَسِيرُ الظَّعِينَةُ مِنْ مَكَّةَ إِلَى صَنْعَاءَ. وَعَلَى رَأْسِهَا

طبق من ذهب لا تخشى إلا غائلة الذئاب» [في صحيح البخاري ١٢٢٢/٢ كتاب المناقب الحديث ٢٤١٦، ١٣٩٨/٢، كتاب فضائل الصحابة الحديث ٢٦٣٩، ٢٥٤٦/٦ كتاب الإكرام الحديث ٦٥٤٤ ما يقرب من المعنى، طبعة أولى دار القلم بيروت ١٤٠١ هـ ١٩٨١ م. وانظر السيرة النبوية لابن كثير ٤٩٦/١ طبعة ثانية دار الفكر بيروت ١٣٩٨ هـ ١٩٧٨ م. وانظر أيضاً البداية والنهاية لابن كثير ٦٠٣ طبعة دار الفكر بيروت ١٣٩٨ هـ ١٩٧٨ م]

«ي»

٢٦ حديث عن حكيم بن حزام حين سأله رسول الله ﷺ أن يعطيه فأعطاه ثم قال له : « يا حكيم إن هذا المال خضر حلو ، فمن أخذه بسخاء نفس بورك له فيه ، ومن أخذه باستشراف نفس لم يبارك له فيه ، وكان كالذي يأكل ولا يشبع ، واليد العليا خير من اليد السفلية» [ صحيح البخاري ٥٣٥/٢ كتاب الزكاة الحديث ١٤٠٣، ١٠١٠/٢ كتاب الوصايا الحديث ٢٥٩٩، ١١٤٥/٣ كتاب الحسن - الحديث ٢٩٧٤، ٥٠٥ - ٢٢٦٦ كتاب الرقاق - الحديث ٦٠٧٦ طبعة أولى دار القلم بيروت ١٤٠١ هـ ١٩٨١ م. صحيح مسلم ٧١٧/٢ كتاب الزكاة الحديث ١٠٣٥ طبعة ثانية دار الفكر بيروت ١٣٩٨ هـ ١٩٧٨ م. وسنن النسائي ٦٠٥]

### ٣ - مسود الأعلام

#### (يشمل الأشخاص والدول والأمكنة)

|                                            |                                |                            |                                |
|--------------------------------------------|--------------------------------|----------------------------|--------------------------------|
| إنجلترا                                    | ١٤٢، ٩٩، ٢١                    | آدم سميث                   | ١٨٥، ١٧٠                       |
| أنجولا                                     | ١٤٠                            | إبراهيم لنكولن             | ٩٧، ٨٣                         |
| أوراس (جبال)                               | ٢٨، ٢٦                         | ابن خلدون ح <sup>(١)</sup> | ٨٩                             |
| أوغست كونت                                 | ٧٧، ٧٣                         | ابن كثير ح                 | ١١٢                            |
| إيران                                      | ١١٥                            | أبو بكر (رضي الله عنه)     | ٦١، ٢٦، ١٦                     |
| أيمس (برقية)                               | ٢٤                             | أبوذر الفارسي              | ٦١                             |
| إينشتين                                    | ٧٦                             | أبوسفيان                   | ٦١                             |
| » ب «                                      |                                | الاتحاد السوفييتي          |                                |
| بابل (برج)                                 | ٩٥                             | ٨، ٢١، ١٦٥، ٦٧، ١٦٦، ١٨٢   |                                |
| باتيستا (حكم كوبا قبل كاسترو)              | ٢٥                             | ١٩٣، ١٩١، ١٨٣              |                                |
| باريس                                      | ٦٢، ٥٩، ٥٨، ٥٧، ٥٦، ٥٥، ٤١، ١٤ | أثنية                      | ٩٠، ٧٥                         |
| باتيل (وزير داخلية هندي مت指控)              | ٢١                             | أحد (غزوة)                 | ١٥                             |
| باكستان                                    | ٢١                             | أراجون (شاعر)              | ٤١                             |
| باندونج                                    | ٥٢                             | أسطو                       | ٧٥                             |
| بدر                                        | ٨٥                             | إسرائيل                    | ١٨، ١٠٥، ١٠٨، ١٠٩، ١١٠، ١١٤    |
| برودون                                     | ٧٥، ٧٤                         |                            | ١١٦، ١١٩، ١٢٠، ١٢٣             |
| برист ليفوفسك (هدنة بين ألمانيا وروسيا سنة |                                |                            | ١٥٠، ١٤٣، ١٤٢، ١٤٠             |
| ٦٧، ٢٢ (١٩١٧)                              |                                |                            | ١٣٢                            |
| بسكل                                       | ٨٠                             | الاسكندر الأكبر            | ٧٥                             |
| بطرس الأكبر                                | ٢١                             | القيران                    | ٨٥                             |
| بغداد                                      | ١٦٤، ١٦٣، ١٣٩، ١١٠، ١٠٦        | ألمانيا                    | ٣٤، ٦٧، ٩١، ١٧٢، ١٧٠، ١٩٣، ١٩١ |
| بكين ح                                     | ١٥٥                            | ألمانيا الفربية            | ١٨                             |
|                                            |                                | أمريكا                     | ٢٤، ١١٦، ١٣٣، ١٤٢، ١٥٥، ح      |
|                                            |                                |                            | ١٩٠                            |

(١) ح = حاشية .

|                                  |                                                         |
|----------------------------------|---------------------------------------------------------|
| بلجيكا                           | ١٦٦                                                     |
| بلفور                            | ١٢١                                                     |
| بن بركة                          | ١١٠ ، ١٠٨                                               |
| بن غوريون                        | ١٣٥                                                     |
| بورما                            | ١٧٤                                                     |
| بول حتي مسعد (الأب)              | ١٣٨                                                     |
| بئر الكاهنة                      | ٦٥                                                      |
| بيل هربرت                        | ١٢٤                                                     |
| بيير روسي (مؤلف)                 | ١٤٣ ، ١٤٢ ، ١٤١ ، ١٣٩                                   |
| ج                                | « ت »                                                   |
| تاليان                           | ٢٢                                                      |
| تايلور                           | ٦٨                                                      |
| تبسة                             | ٦٥                                                      |
| تبوك                             | ١١٢                                                     |
| تل أبيب                          | ١٣٢ ، ١١٧                                               |
| توزير                            | ٢٩                                                      |
| تونس                             | ١٠٦                                                     |
| تيورماند                         | ١٧١ ، ١٥٧                                               |
| التينسي                          | ١٩١                                                     |
| ج                                | « ج »                                                   |
| جاجارين (رائد فضاء روسي)         | ١٨٢                                                     |
| جالوت                            | ١٤١ ، ١٠٨                                               |
| جان جاك روسو                     | ١٤٤                                                     |
| جان دارك                         | ٦٤                                                      |
| جان دانييل                       | ٤٩ ، ٥٠                                                 |
| جان سرفان شرايد                  | ١٥٤                                                     |
| جحا                              | ٩٦ ، ٩٤ ، ٩٣                                            |
| الجرجرة (جبال)                   | ٦٥                                                      |
| الجزائر                          | ٧ ، ٢٠ ، ٣٥ ، ٤٢ ، ٤٣ ، ٥٦ ، ٥٥ ، ٤٣ ، ٤٢ ، ٣٥ ، ٢٠     |
| دوماس                            | ٧٧ ، ٥٨ ، ٥٦ ، ٥٥                                       |
| ديجول                            | ٢٩ ، ٧٨ ، ٧٩ ، ٨٩ ، ٩٧ ، ٩٤ ، ٩٠ ، ٩٣ ، ح ١٠٠           |
| دوجريف (ساحة في باريس)           | ٦٢                                                      |
| دار البيضاء                      | ١٣٥                                                     |
| دانتون (من رجال الثورة الفرنسية) | ١٤                                                      |
| داود                             | ١٤١ ، ١٠٨                                               |
| دخاول (معتقل نازي) ح             | ١٢٥                                                     |
| دنج فيند (سفينة اتصال صينية)     | ١٩٠                                                     |
| دوبيان دونغور                    | ٢٢                                                      |
| دوبونال                          | ١٣٧                                                     |
| دوجريف (ساحة في باريس)           | ٦٢                                                      |
| دوبراس                           | ١٠٤                                                     |
| ديجول                            | ٢٩                                                      |
| دجلوب باشا                       | ١٠٥                                                     |
| الجمهورية العربية المتحدة ح      | ١٢٤ ، ١٢٥ ، ١٢٥ ، ١٤٧ ، ١٤٨ ، ١٤٩ ، ١٠٧ ، ١٠٨ ، ١٤٠ ، ح |
| الجنوب العربي                    | ٢٣ ، ٢٢ ، ٣١ ، ٢٩                                       |
| جورج حبيش ح                      | ٢٤                                                      |
| جوزوي كاسترو                     | ١٥٧ ، ١٥٨                                               |
| جوليوب- كوري (مختبر)             | ١٢٢                                                     |
| جونسون (رئيس أمريكي سابق)        | ١١٦                                                     |
| جيب (مستشرق)                     | ٨٧                                                      |
| جيغارا                           | ٥١ ، ٥٠                                                 |
| جيم مرتينو (دار للنشر)           | ١٣٩                                                     |
| ح                                | « ح »                                                   |
| حكيم بن حزام                     | ٢٦                                                      |
| حرب السبعين                      | ٢٤                                                      |
| الحي اللاتيني                    | ٧٨ ، ١٢٢                                                |
| خ                                | « خ »                                                   |
| خالد بن الوليد                   | ٤٦                                                      |
| خالدي (الدكتور)                  | ٥٣ ، ح ٦٦                                               |
| « ٥ »                            |                                                         |
| الدار البيضاء                    | ١٣٥                                                     |
| دانتون (من رجال الثورة الفرنسية) | ١٤                                                      |
| داود                             | ١٤١ ، ١٠٨                                               |
| دخاول (معتقل نازي) ح             | ١٢٥                                                     |
| دنج فيند (سفينة اتصال صينية)     | ١٩٠                                                     |
| دوبيان دونغور                    | ٢٢                                                      |
| دوبونال                          | ١٣٧                                                     |
| دوجريف (ساحة في باريس)           | ٦٢                                                      |
| دوبراس                           | ١٠٤                                                     |
| ديجول                            | ٢٩                                                      |

|                                                     |                                         |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| « ص »                                               | ديكارت ٨٠، ٧٦                           |
| صنفین ١٢٢                                           |                                         |
| صناعة ٦٤                                            |                                         |
| الصين ٨، ٩، ٤١، ٤٢، ح ٤٢، ١٢٣، ١٢٣، ١٥٢، ١٦٦، ١٦٦   |                                         |
| ١٧٣، ١٧٤، ح ١٧٧، ١٨٢، ١٨٣، ١٨٦، ١٩٣، ١٩٠، ١٨٩       |                                         |
| « ط »                                               |                                         |
| طاتبیج ١٥٥                                          | ریدشار درقایط ٥٢                        |
| طارق بن زیاد ١١٢                                    | ریشلیو (الکردینال) ٢٢                   |
| الطاائف ٦١                                          |                                         |
| طرابلس (لبنان) ١٠، ٥                                |                                         |
| « ع »                                               |                                         |
| عبد الإله (الأمير) ١٠٦                              | سیبریا ٢ ح ١٥٥                          |
| عبد الرحمن عزام (الأمين السابق للجامعة العربية) ١٠٥ | ستالینغراد ٨٥                           |
| عبد العزیز بن سعود ١٠٦                              | السد العالي ١٥٠، ١٧٩                    |
| عبد الله (الأمير) ١٠٦، ١٠٨                          | سقراط ٩٠                                |
| عبد الله بن أبي (من المنافقين في عهد الرسول) ١٥٠    | سمیة (أم عمار بن ياس) ٦٤، ٦٣            |
| عبد الله الوزیر (قاد ثورة يمنية) ١١٠                | سوریا ١٦٤                               |
| عثمان (رضي الله عنه) ٦٢، ٦١                         | السوید ١٦٢                              |
| عدن ٢٩، ٢٩                                          | سویسرا ١٦٢                              |
| العراق ٦١، ١٦٤، ١٧٤                                 | سیناء ١٨                                |
| عقبة بن نافع ٦٤                                     | جبل سیناء ١٣١                           |
| علي بن أبي طالب (كرم الله وجهه) ٧٩، ٨٠              |                                         |
| umar بن ياسر ٦٢ وهو (ابن سمیة) ١٢٢                  | شاخت (عالم اقتصاد ألماني) ١٦٩، ١٧٠، ١٧٢ |
| عمان ١٤٣                                            | شتبین (منظمة إرهابية صهيونية) ١٠٧، ٢١   |
| عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) ٦١، ٢٦، ١٦             | شرم الشيخ ١٢٥                           |
| ١٢٧                                                 | شلوق کودریه ٦٤                          |
| عمر مسقاوی ١٠                                       | شوین لای ١٠١                            |

« غ »

كندي ١٥٤  
كوبا ٢٤، ٢٢، ٢٠، ٨  
كورسيكا (جزيرة) ١٣٩  
الكونغو ١١٥  
الكويت ١٧٤، ١٦٤، ١٦٨، ١٦٠  
« ل »  
لاله فاطمة تسومر ٦٦، ٦٥  
لندن ١٦٢  
لودندروف ١٢٢  
لورانس ١٢١  
لومومبا (زعيم إفريقي) ١١٥  
ليبرتي (سفينة تجسس أمريكية كان لها دور في حرب ١٩٦٧) ١٨  
لينين ١٩٣، ١٤، ٢٢، ٤١، ٦٧، ٨٢، ١٠٢  
ليون ٥٥ (محطة ليون) ٥٧  
« م »  
مارشال (مشروع) ١٩٣  
ماركس ١٤، ١٨، ٢٢، ٧٣، ٧٤، ٧٥، ٧٧، ٩٨  
ماسو (الجزر الـ) ٦٥  
ماوتسي تونغ ١٨٦، ١٤١  
محمد بن القاسم الشفقي ١١٢  
محمد الخامس ح ١٣٢  
محمد الريفي ١٦٩، ١٧١  
محمد علي (ملامك أمريكي) = كسيوس كلاي  
محمد مصدق ١١٥  
مراكش ١٥١، ١٠٧  
مرسيليا ٥٦، ٥٥  
مروان بن الحكم ٦١  
المسجد الأقصى ١٣٨  
غاندي ٩٠  
الغزالى ١٨٩  
فاروق (ملك مصر سابقاً) ١٠٨، ١٠٦  
فرانساو فوريه (كاتب) ٥٠، ٤٩  
فراولين ألمانيا ١٤٢  
فرنسا ١١٢، ٨١، ٣٤  
فضيلة سعدان ٦٦، ٦٥  
فلسطين ١٢١، ١١٤، ١٠٧، ١٠٦، ١٠٣، ٣١، ١٠٢  
فلمي (واقعة) ١٤  
فنديل ديلكي (مؤلف) ١٥٦  
فوزي القاوجي ١٠٥  
فوستر دالس ١٤٧  
فيتنام ١٤٠، ١١٨  
فييار (جمهورية) ١٥٥  
« ق »  
القاهرة ٣٤، ٣٥، ١٢٥، ٨٩، ١٢٥، ١٧٤، ١٣٥  
قتيبة بن مسلم ١١٢  
القدس ١١٧  
قسطنطينية ٦٥  
قسطنطينية (مشروع) ٥١  
القفغاز (معركة) ١٦  
« ك »  
كاسترو ٢٧، ٢٥، ٢٤، ٢٢، ٢١، ٢٠  
الكافنة (امرأة واجهت عقبة بن نافع) ٦٤  
الكرامة (معركة) ١٤٣، ١٤٢  
كسيوس كلاي (هو محمد علي الملامك الأمريكي) ١٥٨، ١٥  
المسجد الأقصى ١٣٨

« ه »

هتلر ٨٨، ١٣٠  
المجانا (منظمة إرهابية صهيونية) ١٠٧، ٣١  
هجر (صحراء) ١٢٢  
المند ١١٢، ٣١  
هنيبيعل ١٤٢  
هواري بومدين (رئيس الجمهورية الجزائرية السابقة) ١٦٢، ٧٩، ٢٨، ٢٦  
هيروشيا ١٩١

« و »

واشنطن ١٠٧  
وايزمن ١٠٧  
الولايات المتحدة الأمريكية ١٦٥، ١٨٣، ١٦٦، ١٩١، ١٩٠

« ي »

اليابان ٨، ٩، ١٢٤، ١٨٩، ١٢٤، ١١١  
ياسر (والد عارين ياسر) ٦٤  
يافا ١٠٥  
يالطة ١٤١  
اليرموك (معركة) ٤٦  
ينكوماك ٧٥  
.

مصر ١٢١، ١٥٠، ١٧٤، ١٧٩

معاوية ٧٩، ٦١

مكة ٦٤، ٦٣، ٦٢

ملتوس ح ١٨٩

المملكة العربية السعودية ١٦٤

منوني ١٥٨

موسكو ٦٩، ٨٨، ١٠٧، ١٢٧، ١٠٧، ح ١٥٥

موسي بن نصیر ١١٢

موشي ديان ١٨، ١١٧، ١٢٥، ١٣٢، ١٣١، ١٢٥، ١٤٢

مولوخ ١٣٣

ميرابو (من رجال الثورة الفرنسية) ١٤

ميلة ١٥٧

ميونيخ ١٢٥

« ن »

نابليون ١٢٧، ٨٨، ١٤  
ناظم القديسي (رئيس الجمهورية السورية السابق) ١٠٩  
نجازاكي ١٩١  
نيجيريا ١١٥  
نسيان هاسين (صيني) ١٢٢  
نورمبرج ١٣١، ١٣٠  
نيتشه ١١٢، ١٩  
نيودلهي ١٥٩  
نيويورك ١٩١، ١٩٠

## ٤ - مسرد المذاهب والجماعات والشعوب

|       |                                                              |
|-------|--------------------------------------------------------------|
| « أ » | الاشتراكية ٨                                                 |
| « ش » | الشعب العربي الفلسطيني ٣١، ١٣٠، ١٣١، ١٣٢، ١٣٣، ١٤١، ١٤٠، ١٢٣ |
| « م » | الماركسيّة ٨، ٢٢، ٢١، ١٠                                     |
| « ت » | الشيكيون ٢٠                                                  |
| « ح » | الحركيون ٢٨                                                  |
| « ف » | الرأسمالية ٢١، ١٠                                            |
| « ر » | فيتنام (شعب) ٢٠                                              |
| « ي » | اليمني (الشعب) ١١٠                                           |
| « س » | السوفيت ٢٠                                                   |
| « ب » | اليهود ١٣٠                                                   |

## ٥ - مسرد المعاهدات والمؤتمرات والمنظمات

### « ف »

فتح (منظمة) ١٤٣  
فرسيي (صلح) ١٤٠

### « أ »

إعانة الدول النامية (منظمة) ١٥٤  
الأفريسيوي (المؤتمر) ١٢٣

### « ك »

كولومبو (مشروع) ١٧٩

### « ب »

باندونج (مؤتمر) ١١٠، ١٣٢، ١٣٤، ١٣٥، ١٤٧، ١٤٨، ١٢٤، ١٢٣، ١٧١، ١٧٠

### « م »

مؤتمر (٧٧) ١٤٧، ١٥٤، ١٥٢، ١٤٧، ١٩٥

١٧١، ١٧٠

### « ن »

نيودلي (مؤتمر) ١٤٥، ١٥٤، ١٥٦

الجامعة العربية ١١١

### « هـ »

المendi (المؤتمر) ٢١  
١٣٥ هيئة الأمم الإفريقية  
١٤١، ١٣٥، ١٢٢، ١٢٥ هيئة الأمم المتحدة

الجزائر (مؤتمر) ١٤٧، ١٥٠، ١٥٣

الجزائر (ميثاق) ١٤٨، ١٤٧

### « د »

الدول الإفريقية (منظمة) ١٣٤

### « س »

السكرتيرية الدائمة لتضامن الشعوب الإفريقية

١٥٣، ١٣٥ الآسيوية

### « و »

ودادية العمال الجزائريين في أوروبا ٥٥

## ٦ - مسرد المراجع والمصادر

« أ »

إحياء علوم الدين (كتاب) ١٨٩  
الإنجيل ١٣٧

« ب »

بربرية التوصيات اليهودية (كتاب) ١٢٨  
بروق (مجلة) ٤٩

« ت »

تاريخ كومون باريس (من كتب ماركس) ١٤  
التحدي الأمريكي (كتاب) ١٥٤

« ث »

الثورة الإفريقية (جريدة) ٢٩، ٢٠، ١٢، ٧، ٤٩، ٣٩، ٨٧، ٨١، ٧٣، ٦٧، ٦١، ٥٥، ١٤٧، ١٢٩، ١٢١، ١١٥، ١١١، ١٠٨، ٩١، ١٨٩، ١٨٢، ١٧٦، ١٦١، ١٥٤

« ع »

العالم واحد (كتاب) ١٥٦  
العقد الاجتماعي ١٣٧  
العهد القديم ٥٣

« ف »

فقر الفلسفة (من كتب ماركس) ٧٤  
الفكرة الأفريقيّة (من كتب مالك) ١٥١، ١٥٦  
فلسفة الفقر (كتاب) ٧٤  
في الأخلاق (من كتب أرسسطو) ٧٥  
في السياسة (لأرسسطو) ٧٥  
في مهب المعركة (من كتب مالك) ح ١٣٢

« ج »

الجزائر والأحداث (جريدة) ١٩٠، ١٨٩  
الجمهورية الجزائرية (جريدة) ١٠٩  
الجمهورية القاهرة (جريدة) ١٢١  
جوعة العالم (كتاب) ١٥٦

|                                  |                                                      |
|----------------------------------|------------------------------------------------------|
| نـ «                             | لـ «                                                 |
| نوفيل أو بسرفاتور (مجلة) ٤٩ ، ٥٠ | لوموند (صحيفة) ١١٠ ، ١٢١ ، ١٥٦                       |
| يـ «                             | مـ «                                                 |
| يا الله (كتاب) ٥٢                | المجاهد (جريدة) ١٣٧<br>مفاتيح الحرب (كتاب) ١٤٣ ، ١٣٩ |

## ٧ - مسود الم الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                  |
|--------|------------------------------------------|
| ٧      | تقديم                                    |
| ١١     | الفصل الأول : طريق الثورة                |
| ١٣     | الاطراد الثوري                           |
| ٢٠     | الأخلاق والثورة                          |
| ٢٩     | تقلبات عبر استقلال جديد                  |
| ٣٧     | الفصل الثاني : في قضايا الاستقلال        |
| ٣٩     | نظرة علم الاجتماع في الاستقلال           |
| ٤٩     | تغيير الإنسان                            |
| ٥٥     | العامل الجزائري في فرنسا                 |
| ٦١     | معالج على طريق الحركة النسائية الجزائرية |
| ٦٧     | وزن الوقت                                |
| ٧١     | الفصل الثالث : في السياسة                |
| ٧٣     | السياسة والأخلاق                         |
| ٨١     | السياسة والأيديولوجية                    |
| ٨٧     | السياسة والثقافة                         |
| ٩١     | السياسة وحكمة المجاهير                   |
| ٩٧     | السياسة والبلوتiek                       |

| الصفحة | الموضوع                                   |
|--------|-------------------------------------------|
| ١٠٣    | الفصل الرابع : في قضية فلسطين             |
| ١٠٥    | عشرون سنة من بعد                          |
| ١١١    | ثمن الوحدة العربية                        |
| ١١٥    | لحظة « الفلاش »                           |
| ١٢١    | لحظة التأمل                               |
| ١٢٩    | هيئة الأمم تدين شعب فلسطين                |
| ١٣٧    | مفاتيح الحرب                              |
| ١٤٥    | الفصل الخامس : حول الاقتصاد               |
| ١٤٧    | مؤتمر ٧٧                                  |
| ١٥٤    | مؤتمر نيودلهي                             |
| ١٦١    | جولة البترول العربي                       |
| ١٦٩    | شروط الإقلاع الاقتصادي                    |
| ١٧٦    | العمل والاستثمار                          |
| ١٨٢    | اقتصاد القوت والتنمية                     |
| ١٨٩    | نشرى أم نصنع                              |
| ١٩٧    | الفصل السادس : خاتمة ( في الصراع الفكري ) |
| ١٩٩    | المسارد                                   |

# سلسلة مشكلات الحضارة مالك بن نبي

بين الرشاد والتيه  
تأملات  
دور المسلم ورسالته  
شروط النهضة  
الصراع الفكري في البلاد المستعمرة  
الظاهرة القرآنية  
فكرة الإفريقية الآسيوية ...  
فكرة كمنويث إسلامي  
في مهب المعركة  
القضايا الكبرى  
مذكرات شاهد للقرن  
المسلم في عالم الاقتصاد  
مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي  
مشكلة الثقافة  
من أجل التغيير  
ميلاد مجتمع  
وجهة العالم الإسلامي

